Schopfungswort und der Glaube

17. Sonntag nach Trinitatis

Es ist aber der Glaube eine feste Zuversicht auf das, was man hofft, und ein Nichtzweifeln an dem, was man
nicht sieht. Durch diesen Glauben haben die Vorfahren Gottes Zeugnis empfangen. Durch den Glauben
erkennen wir, dass die Welt durch Gottes Wort geschaffen ist, sodass alles, was man sieht, aus nichts
geworden ist. Hebrier 11,1-3 - Marginaltext

Ist die Welt aus Nichts geschaffen? "Aus nichts wird nichts", so sagen wir, und das ist wohl
auch schwer zu bestreiten! In unserem Text heifit es ja, dass das Wort Gottes die Welt
schafft! Und bezeichnenderweise heifit es am Anfang der Bibel auch nicht ausdriicklich, dass
Gott die Welt aus dem Nichts schuf, sondern: "Am Anfang schuf Gott Himmel und Erde.” Und
dann beginnt die eigentliche Schépfungserzihlung mit den Worten: "Die Erde war wiist und leer,
und es war finster auf der Tiefe; und der Geist Gottes schwebte auf dem Wasser.” Das Wiiste und Leere
und der Geist Gottes sind also schon immer. Und so hat man denn spiter auch gern von dem
"Absoluten" oder All-Einen gesprochen, in dem bereits alles enthalten ist, aber noch nicht zu
sich selber gekommen — und mit der Schépfung treten nun Gott und Geist und Welt
auseinander, erscheinen gleichsam jedes fiir sich, obgleich sie in der Tiefe fiir sich
gar nicht sein kdnnen. Und nun ist es allerdings so, dass "alles, was man sicht," wie "aus
nichts geworden" erscheint. Dies kdnnen wir uns vielleicht ganz besonders auch daran klar
machen, was wir erleben, empfinden und denken oder doch ahnen, wenn uns ein Kind
geboren wird: Dieser Mensch war vorher nicht, und er erscheint uns tatsichlich mit seiner
Geburt wie aus dem Nichts in das Dasein zu treten — in gewisser Weise ist er ja auch aus
dem Nichts, aber besser wiirden wir vielleicht sagen: er ist aus dem "Nichts" und aus Gott
und aus dem Welt- und Elterngeheimnis gleichzeitig in das Dasein getreten. Wie eben
wir alle — und iiberhaupt alle Dinge — aus dem "Nichts" und aus der Welt und aus Gott
heraus sind. Und, ohne dies zu glauben, zu denken, zu wissen, kdnnten wir auch nicht
ansatzweise begreifen, was es auf sich hat mit unserem Dasein bzw. mit dem Dasein von
tiberhaupt irgendetwas.

Jetzt schafft aber nach der Bibel das Wort Gottes die Welt, und das ist eben die
eigentliche Schopfung! Jetzt heiBt es am Anfang der Bibel immer: "und Gott sprach"; und
dann wird etwas — eben etwas Seiendes oder Sichtbares, etwas Unterscheidbares! Ohne das
Schopfungswort ist nur "Wiiste und Leere" — oder mit dem hebriischen Ausdruck:
"Tohuwabohu". Und was eben geschieht da durch dieses Sprechen, durchs Wort? Es wird
etwas unterschieden oder geschieden sogar, und es wird auf diese Weise die Welt in
eine Ordnung gebracht! In allem Sprechen, das auch wir selber als Menschen vollbringen,
unterscheiden wir etwas — und auch dann, wenn wir es gar nicht dazusagen miissen. Wir
sagen: "Es ist Morgen." Und wir sagen damit stillschweigend zugleich: Es ist nicht Mittag oder
Nachmittag oder Abend. Und was und wie wir sprechen, das ordnet fiir uns die Welt
und die Dinge, und insofern ist und hat die Sprache eine auBlerordentliche Macht unter uns
wie auch tiber uns; sie ist sogar das eigentliche Lebenselement unseres Menschseins; sie macht
uns klar und aufgeraumt und frei, oder sie macht uns auch triibe und unfrei und ordnungslos
wirr. Oder wie hat es der Engldnder John Milton, der 1667 sein beriihmtes Werk "Das verlorene
Paradies” schrieb, gesagt: "Ich bin gemeigt zu glauben, dass, wenn die in irgendeinem Lande allgemein
gebriuchliche Sprache unregelmiflig und verderbt wird, der Verfall oder die Erniedrigung nachfolgt. Denn
was deuten Ausdriicke, die ohne Geschick und Sinn gebraucht werden, die gleichzeitig verderbt und verkehrt
angewandt sind, anderes an als ein sorgloses, nachlissiges und zur Knechtschaft reifes Volk?" Wie klar und
unterscheidend wir in unserem Sprechen, so klar und frei und entschieden sind wir auch
selbst. Oder wie sagte es im alten China Konfuzius: "Der Edle duldet nicht, dass in seinen Worten
irgend etwas in Unordnung ist. Das ist es, worauf alles ankommt."



"Im Anfang war das Wort", wie es wieder im Johannesevangelium heifit — und damit ist nicht
nur ein zeitlicher Anfang gemeint, sondern das Wichtigste iberhaupt ist das Wort und
auch demgemif unser Sprechen. So wichtig, dass auch Jesus einmal bemerkt (Mt 12,36f.): "Ich
sage euch, dass die Menschen Rechenschaft geben miissen am Tage des Gerichts von jedem nichtsnutzigen
Wort, das sie geredet haben. Aus deinen Worten wirst du gerechtfertigt werden, und aus deinen Worten wirst
du verdammt werden.” Gehen wir also behutsam und achtsam um mit dem Wort!

Nun miissen wir inzwischen aber eine merkwiirdige und beéingstigende Beobachtung machen:
Gottes schopferisches Wort vollbringt "am Anfang" — und damit Anfidnge iiberhaupt
setzend — ein scheidendes und unterscheidendes, ein die Welt ordnendes Werk: Gott
scheidet, und das ist der Anfang einer Gottesgeschichte in der Welt, das Licht von der
Finsternis, wie es da heift; er ldsst das Wasser sich sammeln, so dass da ein Unterschied ist
zwischen dem Meer und dem Land; er lasst Graser und Kriauter und Biume aufgehen, dann
Fische und Vdgel und Vieh — und immer heifit es dabei: "ein jedes nach seiner Art"; und
schlieflich auch den Menschen, und auch hier: zweierlei Art. Am Ende aber der
Menschheitsgeschichte — und damit ein Ende ebenfalls setzend — ebnet der
Mensch die Unterschiede wiederum ein; er erklért sie fir nicht wichtig und liefert sie seiner
Experimentierfreude aus; er beseitigt die Jahrhunderte und Jahrtausende bestehende Ordnung
und tut es sich als Fortschritt zugute — was in Wirklichkeit eine Wiederannéherung an das
voranfingliche "Tohuwabohu" bedeutet!

Noch bevor im Ubrigen dieses Unternehmen in unserer Zeit so richtig Fahrt aufzunehmen
begann, hat es im 19. Jahrhundert schon Séren Kierkegaard prophezeit: "Die grofle Nivellierung
[die groBe Einebnung| beginnt”, so hat er gesagt. Oder auch Friedrich Nietzsche: "Der
Nihilismus, der unheimlichste aller Giiste, steht vor der Tiir." "Diese lange Fiille und Folge von Abbruch,
Zerstorung, Untergang, Umsturz, die nun bevorsteht: wer erriete heute schon genug davon, um den Lehrer
und Vorausverkiinder dieser ungeheuren Logik von Schrecken abgeben zu miissen, den Propheten einer
Verdiisterung und Sonnenfinsternis, derengleichen es wahrscheinlich noch nicht auf Erden gegeben hat?"

Tatsichlich: das unterscheidende und Ordnung, sogar Uberordnung schaffende Wort Gottes
ist allein, wie es der Hebrierbrief sagt, fir den Glauben von dieser entscheidenden
Bedeutung, und wenn Gott nicht mehr da ist (und ohne den Glauben ist er nicht langer mehr
da!) — und ich sage jetzt deutlicher: wenn Gott gesellschaftlich nicht mehr da, sondern
tot ist, dann kdnnen sich die Dinge gar nicht anders entwickeln, als dass eine Riickkehr ins
"Tohuwabohu" oder in den Nihilismus, ins Nichts stattfinden muss. Unsere germanischen
Vorfahren haben davon gesprochen, dass einmal die groBe Ordnungslosigkeit, das von ihnen
sog. "Ragnardk" komme, und auch in fast allen Schriften des Neuen Testaments ist die Rede
davon, dass eine Spit- oder Endzeit bevorstehe, in welcher die Werte zerbrdckeln: "viele werden
abfallen ... Und es werden sich viele falsche Propheten erheben und werden viele verfithren. Und weil der
Unglaube siberhand nehmen wird, wird [auch] die Liebe in vielen erkalten.” (Mt 24,10f.) Wundern wir
uns eigentlich iiber die tdtlichen An- und Ubergriffe auf Sanititer und Feuerwehrleute, auf
Sachbearbeiter und Biirgermeister, auf Lehrer und Richter inzwischen? Ich nicht! Ich wundere
mich nur schon seit langem dartiber, wie man ausgerechnet in der Kirche immer noch davon
triumt, die menschliche Gesellschaft verbessern zu kénnen und die Arbeit daran fiir
Christenpflicht hilt. Die Zeilen aus dem Matthdusevangelium iiber die Zeit, die da
unweigerlich kommt, schlieBen aber nicht mit den Worten: "Wer an der
Gesellschaftsverbesserung arbeitet bis an das Ende, wird selig", sondern nur: "Wer beharrt bis ans
Ende, wird selig.” Namlich: beharrt bei einem Glaubens- und Gottesmenschentum, wie er es von
Jesus gelernt hat!

Und insofern muss ich zum Schluss auch auf den ersten Vers von unserem Text wieder
kommen: "Es ist aber der Glaube eine feste Zuversicht auf das, was man hofft, und ein Nichtzweifeln an
dem, was man nicht sieht.” Luther hat hier tbersetzt: "eine gewisse Zuversicht", aber



mittlerweile ist dieses Wort in unserem Sprachgebrauch doppeldeutig und meint auch so etwas
wie Unbestimmtheit — wenn wir etwa "gewissermaflen" sagen oder von einem
"gewissen Etwas" sprechen, das jemand habe, und insofern ist "feste Zuversicht" allerdings
besser. Wir miissten andernfalls eher "herzensgewiss" sagen. Und dann liefe sich jetzt auch
hier wieder ein ordnender Unterschied zeigen, ndmlich zwischen Gewissheit und
Sicherheit! Ein Gottes- und Glaubensmensch besitzt Herzensgewissheit, wihrend ein
Weltmensch wie die Bank Sicherheit haben mdchte. Wir sagen manchmal: "Glauben
heift nicht: wissen." Aber wir sollten zutreffender sagen: "Glauben heift: keine Sicherheit
haben." Wir setzen im Glauben auf etwas, das wir nicht sehen! Wir setzen sogar auf etwas,
von dem wir keine Erfahrung besitzen! Unser Verstand vermag da nichts zu berechnen,
und unsere Phantasie st68t ebenfalls sehr schnell an die Grenzen! Sondern es ist unser Herz,
das auf ein blofles Zeichen, auf ein vernommenes Wort setzt — mit einer inneren Gewissheit,
welche zugleich ein Wagnis bedeutet; oder auch umgekehrt: in einem Wagnis, welches sich
dennoch seiner Sache gewiss ist! Wir machen uns das selten nur klar, aber das war auch schon
bei Jesus nicht anders! Er hat um diese Gewissheit im Gebet immer neu ringen miissen!

Es ist unser Herz, das uns sagt: Ich werde nicht zuschanden werden oder betrogen! Nicht
unser Verstand und nicht einmal unser Gefiihl! Und wer weif: vielleicht werde ich am Ende
dennoch betrogen; vielleicht ist dieser Glaube meines Herzens schlieflich doch nicht mehr als
lediglich Einbildung gewesen! Und dann sagt zu mir zuallerletzt eine Stimme: Warest du
doch lieber auf "Nummer sicher" gegangen! Hittest dir vom Leben genommen, was du nur
hittest kriegen konnen, hittest (mit Gottfried Keller) "getrunken, was die Wimper hilt, vom
golduen Uberfluss der Welt", dann hittest du am Ende wenigstens etwas gehabt! Aber jetzt hast
du nichts! Jetzt stirbst du, und deine Nachkommen, welche weltkliiger sind, als du es warst,
verjubeln dein Erbe!

Ja, wir kdnnten am Ende mit unserem Glauben Betrogene sein, aber wir haben nun doch die
Gewissheit des Herzens, dass wir betrogen nicht sind! Auch bei unserem Ehepartner sind
wir ja nicht auf Nummer sicher gegangen (hoffentlich jedenfalls nicht!), sondern wir haben
gesetzt und gewagt, aber auch gleichzeitig diese — nicht Sicherheit, sondern Gewissheit
besessen: Es ist der oder die Richtige! Und irgendwie hat sich im guten Falle doch auch diese
Gewissheit bewihrt! Und genauso mit unserem Glauben!

Glaubensmenschentum — Gottesmenschentum — Herzensmenschentum: das ist alles dasselbe,
und es unterscheidet sich von Verstandes-, von Welt-, von Kalkulationsmenschentum! Und
wenn wir nun eine gesamte Menschheit um uns herum zunehmend anders eingestellt
sehen sollten und sich auf den Verstand und die vermeintliche Sicherheit wieder einstellen
finden, so sollte uns das nicht anfechten oder verwirren. Oder wie es im 46. Psalm heift:

"Gott ist unsre Zuversicht und Stirke,

eine Hilfe in den groflen Néten,

die uns getroffen haben.

Darum fiirchten wir uns nicht, wenngleich die Welt unterginge
und die Berge mitten ins Meer sinken,

wenngleich das Meer wiitete und wallte

und von seinem Ungestiim die Berge einfielen.

Dennoch soll die Stadt Gottes fein lustig bleiben

mit ihren Briinnlein, da die heiligen Wohnungen des Hochsten sind.
Gott ist bei ihr drinnen, darum wird sie festbleiben;

Gott hilft ihr an jedem neuen Morgen, der wird."

(2025)



