Luthers Gottesanschauung

Ich méchte im Folgenden etwas tiber Luthers Gottesanschauung sagen, und das erste, das in
dieser Beziehung vermerkt werden muss, ist, dass {iberhaupt Luthers Frommigkeit in seiner
Gottesbeziehung besteht. Luther ist weder christus- oder jesusfromm, wie wir es spiter im
Pietismus beobachten, noch ist er - "spiritualistisch" - geistfromm unter Zuriickdraingung von
Gott und Jesus Christus, wie es den charakteristischen Zug unserer kirchlichen Gegenwart
ausmacht. Am ehesten kdnnten wir noch sagen, dass Luther bibelfromm war, aber er war dies
zugleich kritisch. Luthers Glaubensherz hing an dem Wort Gottes, das fiir ihn immer noch
etwas Anderes war als der Buchstabe der Bibel, obgleich er auf diesen Buchstaben hin und
wieder auch pochte.

Wenn wir aber allgemein Luthers Auffassung von Gott angeben sollen, so stellt Luther gewisse
Widerspriichlichkeiten in Gott fest, welche unser menschlicher Verstand - jedenfalls in dieser
Welt und in diesem Leben - nicht aufldsen kann. Gott ist ihm der alles in allem in jedem
Augenblick wirkende Schopfer, er ist der Sinn und die Kraft in jedem Apfelbaum in unserem
Garten, in den Ereignissen der Menschheitsgeschichte, in meiner eigenen Natur, meinem
Schicksal, meiner Geschichte. Aber er ist auch das Geheimnis oder die Kraft in dem, was an
Leidvollem und Bosem in dieser Welt da ist - es gibt eben gar keinen Sinn und keine Kraft,
welche nicht letztlich von ihm wiren. Aber hier stofBt eben schon unser Verstand an die
Grenze. Wenn wir namlich einerseits glauben (und so hat es Luther beschrieben), Gott sei ein
"glithender Backofen voll Liebe", weshalb miissen wir dann Krankheit, Unfille, Mord und
Krieg in dieser Welt wahrnehmen? Und weshalb wendet Gott seine Liebe den einen zu,
wihrend er von ihr andere offenbar ausschlieBt? - Wobei Luther gemeint hat: Gerade die,
welche in dieser Welt viel Leid, Zweifel und Anfechtung dulden und aushalten miissen, sind
die Erwihlten, wihrend es Gott den Nichterwihlten im weltlichen Sinne eher gut gehen lasst.

Und wie verhilt es sich, wenn Gott tiberall der Alleinwirkende ist, mit unserer menschlichen
Freiheit? Haben wir vielleicht nicht einmal die Freiheit, zu Gott Nein sagen zu kdnnen?
Luther ist in der Tat dieser Meinung gewesen: Wen Gott einmal erwihlt hat, den wird er
selbst gegen des-sen eigenen Widerstand (und in Wahrheit widersteht ja in uns allen unsere
Natur Gott) in die Seligkeit eines Lebens in wahrer Gottesbildlichkeit tiberfithren. Es gibt hier
also fiir Luther keine Entscheidungsfreiheit auf der Seite des Menschen (auch nicht zum
allergeringsten Teil) - es gibt allein diese Freiheit des Sichwohlfiihlenkénnens, weil wir bei
dem grofien Fest Gottes das angemessene Gewand tragen diirfen (oder auch: die Uniform
Christi oder die Tracht seines Reiches). Es herrscht schlechterdings die Unfreiheit des Willens,
aber es gibt gerade deshalb die von der stindigen Wahl befreite "Freiheit eines
Christenmenschen", in welcher er "ein freier Herr ist aller Dinge und niemand untertan" und
dennoch zugleich "ein dienstbarer Knecht aller Dinge und jedermann untertan".

Bei dem allen muss natiirlich Luther in Gott nicht nur einen Unterschied in Gottes Sein und
Tun, sozus. in Gottes Lebensiduferungen, sondern auch in der Gewichtigkeit dieser
AuBerungen machen. Wenn alles, was wir von Gott wahrnehmen kénnen, gleich wichtig wire:
die Grausamkeiten der Natur und Geschichte und sein erwihlendes Hineinsprechen in unsere
Herzen, dann wire zuletzt gar nichts mehr wichtig, dann stiinden wir schlechterdings vor dem
Ritsel und im Grunde vor der Sinnlosigkeit. Aber wenn Gott das eine rechterhand und das
andere lediglich linkerhand tut, das eine seine HerzensduBerung ist, das andere, sagen wir:
ihm von einer uns unverstindlichen ritselhaften Not abgedrungen, dann verhilt sich die
Sache schon anders. Luther hat denn in anderer Hinsicht - i.ll. im Anschluss an den
Propheten Jesaja - auch von einem eigentlichen und von einem fremden Werk Gottes
gesprochen. Das eigentliche Werk ist das Werk seiner Liebe und seines Herzens, mit dem er
uns aufrichtet und trdstet, uns gewinnt, tiberwiltigt mit seiner Liebe und Barmherzigkeit,

1



seiner Zusage, seiner VerheiBung, das uneigentliche Werk ist das seiner Heiligkeit, seines
"Zorns", seines uns Erschreckens und mitunter einfach auch seiner Ritselhaftigkeit. Und
beinahe nichts Anderes tut fiir Luther nun immer auch unser Glaube, als dass er dies
unterscheidet und sich immer wieder an Gottes eigentliches Werk hilt. Dieses eigentliche
Werk Gottes aber - und darauf dringt Luther nun bzw. das ist seine Erfahrung gewesen -
haben wir in dieser gegenwirtigen Welt vor allem, wenn nicht ausschlieflich im Wort: in dem
Wort Gottes, das sich uns mit dem Namen Jesus Christus verbindet. In Jesus Christus gibt uns
Gott seine Liebe und sein Herz zu verstehen. Da offenbart er sich uns - nimlich er zeigt uns
nicht sein gesamtes Sein oder Walten, sondern sein Innerstes oder sein Wesen. Und von daher
hat Luther immer streng an der Unterscheidung gehalten zwischen Gott, wiefern er die Welt
oder Geschichte oder Natur ist, und Gott, wiefern er uns sein Herz offenbart. Und er hat
immer betont: wenn wir nach Gott greifen, wiefern er die Welt oder Geschichte oder Natur
ist, so werden wir tatsichlich etwas von Gott, aber immer nur seine Riickseite erfassen. Frei
und froh werden wir ausschlieflich dadurch, dass wir uns an sein Herzenswort halten. In der
Welt, in der Geschichte, in der Natur gehen Leben und Tod immer quer durcheinander, ist
immer nur eins mit dem andern verschlungen. Und so fasziniert wir von diesem Schauspiel fiir
eine Weile auch sein mdgen - eines Tages wird uns die tiefe Schwermut und vielleicht sogar
das Grauen ergreifen.

Von daher fillt gelegentlich auch ein eigenartiger Blick Luthers auf das noch weit vor ihm
liegende wissenschaftlich-technische Zeitalter: "Wie treffend driickt er [der Verfasser des
Hebrierbriefes] sich aus, weun er sagt "durch den Betrug der Siinde’. Genauso entsteht doch der Unglaube:
Es beginnt damit, dass man am Geschaffenen Freude hat und dariiber den Schépfer vergisst, man hingt sich
an das Geschopf wie an etwas Gutes. Jeder Mensch hat den - jedoch falschen - Vorsatz, die Natur zu
erkennen. Daraus wird die Gewohnheit, sie zu lieben: damit wird das Herz unzuginglich fiir das Wort des
Schipfers, der zum Riickzug aus dem Wirkungsbereich des Geschaffenen mahnt. Dem folgt schlieflich der
Unglaube. Zu Recht also spricht er vom Betrug der Siinde, denn sie tiuscht das Gute nur vor und fithrt
dadurch irre."

In Wahrheit, so Luther, besteht alles, was uns in der Natur oder Geschichte begegnet, aus
Masken und Verstellungen Gottes und ist nur ein einziges Spiel - wie lieblich oder rauh es
gerade auch zugeht. Ernst und bestidndig ist nicht die sichtbare Geschichte der Welt und der
Menschheit, sondern immer nur jenes Wort, iiber welches Luther gesagt hat: "Ich mdchte ohne
das Wort Gottes nicht im Paradies leben, aber mit dem Wort Gottes ists mir ein Leichtes, selbst in der Hélle
zu leben.” Wer sich an jenes Herzenswort hilt, steht immer in den Dingen und {iber den
Dingen zugleich. Er allein kann sich mit Herzens- und Glaubensgewissheit auch tragen lassen
von Gott. Er kann deshalb frei in der Welt handeln, weil er den letzten Grund und die letzte
Sicherheit niemals erst herstellen muss, sondern weil er von einer unendlichen Gewissheit
immer schon herkommt. Und verantwortlich und frei handeln sollen wir in dieser Welt
allerdings auch - die Loge oder der Zuschauersessel sind nicht fiir uns Menschen bestimmt
(allenfalls fiir die Engel, an deren Platz wir uns immer gern setzen). Wir Menschen haben zu
handeln, u.z. so, dass wir Gott Ehre erweisen und machen und unseren Mitmenschen Liebe
erweisen bzw. ihnen niitzlich sind, ihnen dienen.

Insofern hat auch die Weltgeschichte, die Gottes Mummenschanz ist, keinerlei
evolutionistisches Ziel. Sie ist und bleibt immer nur Schauplatz: fiir Taten, Handlungen,
Kampfe. Es ist in ihr nichts zu erbauen oder umzugestalten auf ein bedeutsames Ziel hin - vor
allem ist auch die Welt selbst nicht umzugestalten. Sondern wir haben uns in ihr lediglich zu
bewihren, und eines Tages wird Gott einfach sagen (und er weif} bereits jetzt, wann das sein
wird): Schluss mit der Probe, Ende mit dieser Welt! Dann tritt an die Stelle der Welt das
endgiiltige Reich Gottes, in welchem Gottes Wille ohne jeden Rest den Willen der Seinen, der
von ihm Erwéhlten durchdringt; in welchem auch keinerlei Fragen iiber irgendetwas mehr
bleiben. Bis dahin aber - wir sagten es schon - bleiben gerade die, welche erwihlt sind, in

2



einem Zwiespalt und in einer Doppelheit des Bewusstseins, dass sie einerseits dem Reich
Gottes, andererseits der Welt angehdren, einerseits sich bereits als der wirklichen
Gemeinschaft Gottes zugehdrig empfinden, andererseits von der Natur und der Welt (und der
Geschichte) immer wieder versucht werden.

Es ist eigenartig oder bestiirzend, wie hoch Luther mit diesen Gedanken tiber die nach ihm
kommenden Jahrhunderte von Anfang an schon hinausragt. Denn beinahe alle groffen Geister
nach ihm, wie Spinoza, Goethe, Hegel und Nietzsche haben sich immer nur in den Gefilden
der Absolutheit oder Natur Gottes, mit Luther zu reden: seiner Riickseite bewegt. Allein
Johann Gottlieb Fichte hat - auf seine Weise - Luthers Unterscheidung erneuert und mit aller
Kraft das bekampft, was schon lange die grofe Selbstverstindlichkeit seines Zeitalters war und
dies bis heute geblieben ist: Gott vordringlich als Welt oder Natur zu begreifen bzw. die Welt
oder Natur als im eigentlichen Sinne gottlich zu sehen. Ja, Gott ist auf bestimmte Art die Welt
und die Natur und die Geschichte; und die Welt als Natur und Geschichte ist auf bestimmte
Art gottlich (oder doch besser noch: Gottes) - aber diese Richtigkeit ist eben noch lingst
keine Wahrheit. Und was von der Unendlichkeit Gottes wir eigentlich "Gott" nennen wollen,
das haben wir nicht allein eigens immer erst zu entscheiden, sondern daran entscheidet sich
auch schlechterdings unser menschliches Schicksal, namlich es entscheidet sich daran zugleich,
was eigentlich Menschsein bedeutet.

Vielleicht ist - weltgeschichtlich - unser Schicksal schon lange entschieden, namlich in dem
Sinne, wie es einmal Luther vorausgeahnt hat, dass Gott sein Wort und seine Wahrheit zu
einem bestimmten Zeitpunkt den Deutschen einmal hat zukommen lassen, aber dann ist
dieser "fahrende Platzregen" weitergezogen, und es herrscht jetzt die Diirre, obgleich oder
gerade weil alle immer noch meinen, von Gott und Religion etwas zu wissen.

(2003)



