Einfiihrung in die Apokalypse

Eine Einfilhrung in die Offenbarung des Johannes muss zugleich eine theologische
Einordnung sein, indem die die rechtmifige Zugehdrigkeit dieser Schrift zur Bibel innerhalb
der christlichen Kirchen immer auch strittig gewesen ist. In den Westkirchen gehorte die
Offenbarung erst seit dem Jahr 367 zur Bibel, in den orthodoxen oder Ostkirchen ist sie
praktisch bis heute nicht voll anerkannt und kommt jedenfalls in den Gottesdiensten nicht vor.
Auch Martin Luther hat sie immer mit einer gewissen Abneigung betrachtet; Christus werde in
ihr weder gelehrt noch erkannt, und es sei auch unapostolische Art, lediglich in wirren Bildern zu
sprechen. Niichtern betrachtet herrscht in der Offenbarung tatsichlich trotz der Nennung von
Christus ein irgendwie alttestamentarischer Geist: Wenn Jesus als ein alle Feinde vernichtender
Heerfiihrer erscheint; wenn sich das Opferlamm gleichzeitig als Lowe darstellt, so fiihlt man sich
ohne Weiteres an die alttestamentlichen Rachepsalmen erinnert, in welchen zu Gott gebetet
wird, dass er alle Feinde niederwerfen und austilgen mdge. Und trotzdem bleibt die
Johannesoffenbarung ein deutlich tiberzeugenderer Abschluss des neutestamentlichen Kanons,
als es ohne sie der Judasbrief wire: als ein gewaltiges Endzeitgemilde mit einer gewaltigen
Mahnung fiir die Christen wie auch einer gewaltigen Aussicht. Am Anfang der christlichen Bibel
steht nun der Paradiesgarten mit Adam und Eva, am Ende aber nicht das wiedergewonnene
Paradies, sondern die Stadt Jesu Christi — dazwischen der Entwicklungs- und Entscheidungsgang
des Geistes Gottes durch die Geschichte der Menschheit, zu dessen Ende die geistlichen Leiter
der christlichen Gemeinden eine duferst kritische Beurteilung erfahren und die wahre Kirche
passiven Widerstand leisten, sich ssmmeln und zunichst einmal zurtickziechen muss, um am Ende
bewahrt und gerettet zu werden.

Eine Grundentscheidung hat im Ubrigen jeder, der sich diesem Buch nihert, von Anfang an
schon zu treffen — die Entscheidung namlich: Nehme ich diese Schrift als ein
religionsgeschichtlich in die damalige Zeit einzuordnendes Dokument, wie es solche Apokalypsen
(innerhalb und auferhalb der Bibel) noch viele andere gibt? Oder nehme ich sie als eine
tatsichlich von Gott selbst jenem Johannes auf Patmos eingegebene Vision iiber das, was der
Welt und was den Christen letztlich bevorsteht? (Oder nehme ich es auch als eine Vorsehung,
dass diese Schrift im 4. Jhdt. dann doch noch in die Bibel gelangt ist?) Im zweiten Fall hitte ich
tatsichlich mit vielen Unklarheiten fertig zu werden, wiirde aber vielleicht auch manche
Zeitzeichen entdecken. Andererseits wiirde ich mir klarmachen miissen, dass das Neue
Testament noch ganz andere Theologien (und im Ubrigen auch "Apokalypsen") bereit hilt und
die Johannesoffenbarung auf keinen Fall meine einzige geistliche Nahrung sein sollte.
Maglicherweise kdnnten aber auch beide Betrachtungsweisen sich mischen.

Bezeichnend fiir die Apokalyptik im Allgemeinen, die sich mit ihren kosmischen Dimensionen
von den — religids-politischen — Zukunftsvisionen der alten Propheten durchaus unterscheidet,
ist, dass sich der Blick weniger auf die kommende andere Welt richtet als auf die Seelen und
die Haltung der zu dem Gottesvolk oder der Gottesgemeinde gehdrenden — erwihlten —
Menschen wihrend der dieser kommenden Welt vorgeschalteten Drangsal. Die Erwéhlten
werden gemafl den Apokalypsen bis dahin ungekannten dufleren Bedringnissen (und von daher
auch inneren Anfechtungen) ausgesetzt sein; sie miissen sich darin auf der einen Seite
bewidhren — "Sei getreu bis an den Tod, so will ich dir die Krone des Lebens geben!”, so heifit es ja etwa
in der Johannesoffenbarung (2,10) (hier allerdings nicht gegeniiber den einzelnen Christen,
sondern gegeniiber dem "Engel" einer Gemeinde, d.h. gegentiber dem geistlichen Leiter) —
andererseits diirfen sie aber die Hoffnung auch haben, dass sie durch Gott selbst vor dem
Schlimmsten bzw. vor dem Abfallen bewahrt werden sollen. "Wenn der Herr diese Tage nicht verkiirzt
hitte, wiirde kein Mensch selig; aber um der Auserwihlten willen, die er auserwihlt hat, hat er diese Tage
verkiirzt.” (Mk 13,20) Die Katastrophe oder die Katastrophen werden iiber die gesamte



Menschheit kommen — und das hat dann eben auch spiter noch die Vorstellungen und Bilder
von der Apokalypse bzw. das Verstindnis des Wortes "Apokalypse" geprigt, die Bedringung
und Verfolgung aber wird gerade die Christen betreffen. Das griechische Wort
"ATIOKA AYW¥I2" meint urspriinglich aber nichts als "Enthiillung" oder "Offenbarung" und nicht
das Offenbarte oder Enthiillte, sofern es sich dabei um Katastrophales vor allem anderen

handelt.

Die sog. Offenbarung des Johannes gibt sich als eine Vorweg-Enthilllung dessen, was
geschichtlich und iibergeschichtlich "in Kiirze", wie es zu Beginn heifit, geschehen soll. Uber die
Umstinde der Abfassung kann es nur MutmaBungen von mehr oder weniger grofler
Wahrscheinlichkeit geben. Was dieses Historische angeht, so wiirde man sich wohl am ehesten
der Auffassung anschlieBen konnen, dass der Verfasser tatséichlich ein Mann mit dem Namen
Johannes ist, aber keinesfalls identisch mit dem Jiinger Jesu oder dem vierten Evangelisten sein
kann. Plausibel ist auch, dass er aus der christlichen Gemeinde in Ephesus in Kleinasien stammt
und im Zusammenhang einer Christenverfolgung auf die Insel Patmos entweder geflohen oder
dorthin verbannt worden ist. Es ist des Weiteren ziemlich sicher die Zeit des romischen Kaisers
Domitian (81-96), der sich selbst als "Herrn und Gott" anbeten lief und gerade in Ephesus einen
Tempel zu seiner Verehrung aufbauen lief, von welchem sich noch Reste bis heute erhalten
haben. Die Absicht der Offenbarung ist es, die Christen zur Treue gegeniiber Christus zu
mahnen: dazu, ihm allein ihre Gottesdienste zu halten, und sie im Ubrigen mit dem Gedanken
zu trosten, dass der alleinige Lenker der Geschichte der allmichtige Gott ist und am Ende
Christus sich auch als der wirkliche Weltherrscher erweisen, das Opferlamm sich als ein Lowe
herausstellen wird. Dabei wire auch mit den verschiedenen Bildern nicht eine im Einzelnen zu
entschliisselnde Abfolge der Ereignisse gemeint. Von sieben Siegeln, Schalen und Posaunen ist
die Rede, und es werden dabei jeweils dieselben Ereignisse berichtet — wobei dennoch am Ende
eine gewisse Unklarheit bleibt. Es ist eher das Gesamtbild, welches in der Aufeinanderfolge von
notvoller Bedringnis und schlieflich der Herabkunft des himmlischen Jerusalem besteht, das in
der Erinnerung bleibt. Daneben aber ganz besonders die Ermahnung zum Aushalten, zum Ernst
und zur Treue.

Auch von daher kdnnte es angezeigt sein, die einzelnen Aussagen der Offenbarung nicht
auf die Gegenwart zu deuten zu suchen, so verlockend es nun etwa auch wire, das in Kapitel 13
und 14 genannte "Zeichen des Tieres mit der Zahl 666" auf die Gegenwart zu beziehen. Dort
wird ja gesagt, dass, wer es ablehne, sich dieses Zeichen an der Stirn oder auf der Hand anbringen
zu lassen, weder mehr kaufen noch verkaufen kdnne, und es wird noch weiter gesagt, dass, wer
das Zeichen annehme, sich aus der Gemeinschaft Gottes und Christi ausschliefe. Tatsichlich
ergeben diese Hinweise im damaligen zeitgendssischen Kontext keinerlei Sinn, wihrend man in
jungerer Zeit gern darauf hinweist, dass es mittlerweile einen Zusammenhang zwischen
bargeldlosem Zahlungsverkehr und einem Chip unter der Haut der Schlife oder unter der
Handoberfliche durchaus gibt und dies, wenn auch freiwillig, in skandinavischen Landern bereits
praktiziert wird.

Ich nehme jetzt noch einmal einen gréfBeren Abstand, indem ich den krassestmdglichen
Gegensatz zur Apokalyptik bezeichne, wie ihn die sog. Gnosis darstellt. Nach der Gnosis ist die
Welt, in der wir uns unmittelbar und zunichst immer bewegen, ohnehin nur ein Schein
(geradezu wie ein Traum), und die wirkliche Welt, in welcher die Erkennenden ("Gnosis"
bedeutet Erkenntnis) leben, ist ohnehin eine andere oder "hohere" Welt. Am ehesten in der
Nihe dieser Gnosis steht im Neuen Testament das Johannesevangelium. In ihm handelt es sich
nicht um die Frage: Was ist jetzt? Und was geschieht auf der Erde einst oder in Kiirze? Es geht
nicht um die horizontale Zeitlinie, sondern um die vertikale Diesseits-/ Jenseitsbeziehung und
um die Frage: Was ist ein Leben von unten? Und was ist ein Leben von oben? Und
diese Denkart behilt die MaBgeblichkeit immer dann, wenn die Christen in ihren



Lebensumstinden nicht bedringt und verfolgt sind, sondern einigermaflen in Ruhe und
Frieden ihr Leben zwischen Geborenwerden und Sterben zu fithren vermdgen.

Seit der sog. konstantinischen Wende, mit welcher das Christentum im Abendland Staatsreligion
wurde, hatte sich sozus. die Apokalyptik fiir lange Zeit wie von selbst wieder erledigt; sie flammte
allenfalls in Kriegs-, Pest- und Seuchenzeiten neu wieder auf. Allgemein und sofern tiberhaupt
noch geschichtlich gedacht wurde, setzte sich seit der frithen Neuzeit der Gedanke nun durch,
dass politisch und sozial die Weltverhiltnisse verbesserbar sind, und besonders die
humanistisch-aufklarerische Idee, dass der Unfrieden unter den Menschen vielleicht zu
beseitigen sei und eine allgemeine soziale Gerechtigkeit hergestellt werden kénne und miisse,
wurde nun zu einem Leitbild erhoben, dem sich auch die Kirchen und Christen, wollten sie denn
nicht gesellschaftlich in das Abseits geraten, meinten nicht verschlieBen zu diirfen. Eigenartiger-
oder vielleicht auch bezeichnenderweise befindet sich aber mit dem Aufstieg dieses
aufkldrerischen Humanismus das Christentum im Abendland zugleich wieder im Sinkflug, und es
kommt in der jiingsten Zeit unter den verbleibenden Christen die Apokalyptik neu wieder zum
Zuge. Vielleicht zunichst nur in dieser larmoyanten Spielart endzeitlichen Denkens: "Wie kann
es nur sein: die Menschen begreifen es einfach nicht, dass es nichts als Ungliick bringt, sich zu
bekriegen! Und indem sie es nicht begreifen, rennen wir alle in eine Katastrophe hinein." Aber
das wire natiirlich im Grunde immer noch lediglich humanistisch gedacht! Und so finden
wir bei den besinnlicheren Christen auch den Gedanken: Es ist vielleicht gerade an der
biblisch-apokalyptischen Rede von einer krisenhaften Endzeit mehr, als man bisher immer
gedacht hat, und die humanistische Weltanschauung ist vielleicht doch eine ganzlich andere, als
es die christliche ist!

An dieser Stelle wird nun auch die Vorstellung eines Antichristlichen oder sogar des
Antichristen virulent. Man hat den Antichristen immer mit der omindsen Zahl des "Tieres" 666
in Verbindung gebracht (in jugendlichen Subkulturen scheint es sogar einen gewissen "Chic" zu
haben, diese Zahl etwa auf dem T-Shirt zu tragen). Es ist dazu aber zu sagen: "Den"
Antichristen gibt es nach dem Neuen Testament gar nicht (die Johannesoffenbarung kennt das
Wort ohnehin nicht), sondern es ist von "Antichristen" oder "Antichristussen", die auch jetzt
schon (also damals schon!) in der Welt seien, im Plural die Rede, u.z. nicht in der
Johannesoffenbarung, sondern im 1. Johannesbrief (auch dieser Verfasser ist nicht mit
dem der Offenbarung identisch!) Das in der Johannesoffenbarung als Bild genannte "Tier" mit
der Zahl 666 ist ein besonderer politischer Fiihrer, der sich mit einem besonderen religiosen
Fithrer oder Propheten verbindet, welcher auch besondere "Zeichen" zu vollbringen in der Lage
ist, wie man sie allein dem wiederkehrenden Christus zutrauen wiirde.

Damit hingt nun aber das andere zusammen, und hier liegt, wie ich denke, auch eine besondere
Aktualitdt der neutestamentlichen Apokalyptik, nimlich die Bedeutung des Wortes "Antichrist"
oder "Antichristentum". Das griechische Wort "anti" meint urspriinglich gar nicht "gegen" (das
wire auf Griechisch eher "kata" oder "enantion"), sondern es meint "anstelle von". Es gibt ein
"Ersatz-", ein "Anstelle-von"-Christentum, welches das urspriingliche und echte gar nicht einmal
marktschreierisch und lauthals, sondern viel eher noch stillschweigend und unauffillig
verwirrend und dann vielleicht am Ende erst auch laut und propagandistisch beiseite
schiebt und verdrangt. Etwas, das scheinbar selbst Christentum ist, aber in Wirklichkeit
nicht. Und deshalb heifit es dariiber auch in der Bibel: "Die Antichristusse sind von uns ausgegangen,
aber sie waren nicht von uns.” (1 Joh 2,18f.) Gerade das Gemisch aus Wahr und Falsch, aus Echtem
und Ersatz ist das, was hiernach des Aufmerkens wert ist, und der Ersatz ist es, welcher am Ende
und in der Breite das Geschift iibernimmt, wahrend das Echte und Wahre in die Nische gedringt
wird. "Omuia praeclara rara", so lautet ein lateinisches Sprichwort, "alles Echte und Wahre ist so kostbar
wie selten”. Der bequemere, billigere, leichter zu habende Ersatz wird sich — beinahe einem
Naturgesetz, sagen wir einmal: dem der Trigheit oder Bequemlichkeit folgend — auf Dauer
immer durchsetzen. Dass das echte und wahre Christentum in der Vergangenheit einmal eine



gesamte Kultur priagen konnte oder doch einmal in einer grofleren Breite bekannt war, ist
geradezu ein gar nicht hoch genug zu preisendes Wunder! Dass aber am Ende nur der
oberflichliche und vordergriindige Ersatz die Szene — auflerhalb wie innerhalb der
Christenheit und der Kirchen! — beherrscht, ist kein Wunder!

Nun noch von zwei anderen Seiten: Wenn wir die Lieder in unseren Kirchengesangbiichern
ndher ansehen (sowohl im Evangelischen Gesangbuch als auch im "Gotteslob"), so wiirde uns
unter unserer gegenwirtigen Fragestellung auffallen, dass wir dort kaum apokalyptische
Strophen finden. Ja, es gibt auch dort die Bitte, dass Gott doch ein Ende mit der insgesamt
schlechten oder sogar immer schlechter werdenden Welt machen mdge, aber das ist nicht
spezifisch apokalyptisch. Dieses Auffillige ist natiirlich auch darin begriindet, dass tiberhaupt die
Apokalyptik in den letzten etwa siebzehnhundert Jahren nur selten eine Rolle gespielt hat. Aber
es gibt auch noch einen anderen Grund: Die Apokalyptik beherrscht nimlich auch im Neuen
Testament selbst keinesfalls samtliche Schichten, Autoren oder Gemeinden. Man kann sogar
bezweifeln, dass Jesus nennenswert apokalyptisch gedacht hat, und muss eher vermuten, dass
ihm die entsprechenden Worte oder Gedanken nachtridglich in den Mund gelegt worden
sind. Jesus hat eher auf ein kommendes und schlagartig alles verinderndes Reich Gottes
geblickt; und wie sagt er bei Markus (9,1), mit welcher Aussage er sich allerdings tduschte: "Es
stehen einige hier, die werden den Tod nicht schmecken, bis sie das Reich Gottes mit Kraft kommen sehen.”
(Mk 9,1) Auch Paulus hat sich keine Gedanken iiber eine mdgliche besondere endzeitliche
Bedridngung der Christen gemacht und eher an eine plétzliche und unerwartete — und auch
er irrtiimlicherweise an eine baldige (Phil 4,5) — allumfassende Verinderung aller Dinge
gedacht. Er sagt: "Wir werden nicht alle entschlafen, wir werden aber alle verwandelt werden.” (1 Kor
15,51)

Am erstaunlichsten jedoch ist in dieser Beziehung eben der Vierte Evangelist. Dieser scheint
iberhaupt keine geschichtlichen Abldufe zu kennen, sondern ausschlieflich so etwas wie ein
Oben und Unten: Wir werden geboren, treten eines Tages ein in diese sozus. untere Welt, die
von Anfang bis Ende (und also nicht erst am Ende) angstbesetzt ist, und dann sterben wir eines
Tages und gehen ein in eine andere, die sozus. obere Welt, in welche Jesus uns schon
vorausgegangen ist, um uns im Hause des Vaters die Wohnungen zu bereiten; inzwischen und
nach dem Weggang von Jesus haben wir aber als Stellvertreter den Geist, der uns an Jesus
bestindig erinnert. Und im Blick auf unser Ende heifft es nun nur (16,22f.): "Ihr habt nun
Traurigkeit; aber ich will euch wiedersehen, und euer Herz soll sich freuen, und eure Freude soll niemand von
euch nehmen. Und an dem Tag werdet ihr mich nichts fragen.” Es ist nicht einmal von einer
Wiederkunft Jesu in Macht und Herrlichkeit die Rede oder davon, dass er in der erneuerten Welt
ein Gericht abhalten werde, um sodann sein Reich zu regieren. Er ist einfach nur fort, und wir
sehen ihn nach dem Evangelisten in der anderen Welt wieder.

Es ist ja vermutlich die iberwiegende Zahl aller Christen, welche bisher auf Erden gelebt
haben und starben, welche ein Verhiltnis zur oberen Welt, zum Himmel oder zum ewigen Leben
besafBen, nicht aber ein Verhiltnis zu einer an einem geschichtlichen Endpunkt durch mancherlei
Drangsal hindurch verwandelten Erde.

Indessen, und damit komme ich zum Letzten und doch wieder auf den Anfang zuriick: Es gibt
ja doch die Geschichte der Christenheit und der Menschheit! Und es vollzieht sich auch
etwas in dieser Geschichte! Und da ist nun zu sagen: Das, was sich nach keinem einzigen
neutestamentlichen oder urchristlichen Zeugnis vollziehen wird, wire so etwas wie eine immer
weiter fortschreitende Bewegung der Menschheit hin auf ein Friedens- und Gerechtigkeitsreich
oder Reich Gottes auf Erden. Diese Vorstellung ist eine spezifisch neuzeitliche, aufklarerisch-
humanistische, aber keine christliche, sondern was sich nach allen urspriinglich christlichen
Vorstellungen, welche iiberhaupt geschichtlich orientiert sind, begibt, ist ein immer
schneidenderes Auseinandertreten zwischen — biblisch gesagt: dem "Fleisch" und dem



Geist, zwischen Gottessinn und Weltsinn. Wobei es zum Weltsinn auch immer gehort, dass
Menschen (ob nun mit oder ohne Hilfe von Gott) die Welt machen miissen (wie es denn die
Hymne der sozialistischen Internationale auch singt: "Es rettet uns kein hih'res Wesen, kein Gott, kein
Kaiser noch Tribun, uns aus dem Elend zu erlosen, konnen wir nur selber tun.”). Aber ob in den
sozialistisch gepragten Gesellschaften des Ostens oder in den liberalen des Westen oder auch
unter den politisch sich engagierenden Christen (nach dem Motto: "Gott hat keinen anderen Mund,
keine anderen Hiinde und Fiifle als unsre"): der weltlenkende Gott ist in diesen Gedankenwelten oder
Ideologien durch den weltverantwortlichen Menschen ersetzt, und der urchristliche Glaube
iberhaupt erscheint nun als riickschrittlich oder reaktionir. Ich erwihne hier auch einmal, dass
beinahe allein in der russischen Geisteswelt (etwa bei Dostojewski und Solowjew in der
zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts) der Gedanke einer unausweichlich immer schirfer
werdenden Entzweiung oder Auseinandersetzung sich noch behauptet, wihrend der Westen seit
Hegel und Marx (aber auch vorher seit der Aufklarung bereits; Hegel und Marx fithren da deren
Fortschrittsoptimismus  lediglich  fort) einen aus urchristlicher Sicht realitdtsblinden
Fortschrittsglauben verfolgt und die Menschheit auf dem Wege einer Verbesserung sieht. Und
ganz nebenbei (ich sauge mir das nicht aus den Fingern, sondern man wiirde es iiberall nachlesen
kénnen): Putin, der bei uns Offentlich immer nur politisch-moralisch und also nach
humanistischen Gesichtspunkten eingeschitzt wird, halt sich ernsthaft fiir den sog. "Katechon"
aus 2 Thess 2,6f., d.h. fiir den, der den im westlichen Liberalismus erblickten Antichristen noch
eine Weile aufhalten wird"; und Putin soll Solowjews "Kurze Erzihlung vom Antichristen” immer
griffbereit haben.

Und nun doch noch ein Allerletztes: Gibt es so etwas wie seherische Fiahigkeiten? Bzw.
glauben wir persdnlich tiberhaupt, dass Gott besonderen Menschen wie etwa dem Verfasser
der Offenbarung am Ende der Bibel etwas tiber ein kiinftiges Geschehen mitgeteilt haben kénnte
— und sei es auch in Bruchstiicken nur? Wenn wir dies glauben, dann hat dies eine
Konsequenz, die uns mdglicherweise gar nicht bewusst ist: dann ist nimlich unabdnderlich,
was geschieht oder geschehen wird! Dann gibt es allein den Plan und den Willen Gottes!
Dann geschieht genau das, was schon immer er geplant hat! Dann ist die Geschichte nicht
offen, und wir Menschen sind nicht mit dem freien Willen ausgestattet, den Weltlauf zum
Guten oder auch zum Bdsen zu kehren, wie dies der Humanismus sich vorstellt!

Falls mich also personlich jemand fragen wollte, ob ich denke, dass wir uns in der von der
Offenbarung beschriebenen Endzeit befinden, so wiirde ich antworten: Ich hitte grofie Miihe
damit, die verschiedenen apokalyptischen Bilder und Vorstellungen auf die Gegenwart hin zu
deuten; es reizt mich dies nicht einmal, und ich wiirde damit ganz sicher genauso wie andere
scheitern. Ich neige tiberhaupt eher dazu, von der Gegenwart als von einer christlichen "Spat-
zeit" statt von "der" Endzeit zu sprechen. Aber praktisch liuft es beinahe ja doch auf dasselbe
hinaus! Die christliche Aufgabe in dieser Zeit lautet fiir mich, um mit dem Apostel Paulus zu
sprechen, so oder so: die Geister zu unterscheiden —die echtchristlichen und
die schein- oder ersatzchristlichen nimlich; das Echte immer neu zu ermitteln,
Treue zu dem Echten zu lernen und zu bewahren und dessen gewiss auch zu bleiben, dass
nicht wir die Geschichte machen und ihre Vollendung, sondern dass Gott dieses tut und dass
alle, die um Christi willen auf ihn sich verlassen, zwar Angst haben werden, aber nicht letztlich
sorgen sich miissen. Sorgen miissen sich immer die "Macher" nur machen. Und im Ubrigen
werden wir doch wohl als Christen lieber in Wiirde aussterben wollen als einem
falschprophetischen Zeitgeist zu folgen.

(2025)

' Was in der Sache gewiss abwegig ist, indem das oder der Aufhaltende (beide Formulierungen finden sich in der
Thess-Stelle) offenbar gar nicht ein Mensch ist, sondern es ist vermutlich der Geist Gottes gemeint: Solange dieser in
einer Gemeinschaft noch da ist, kann gar nicht der "Frevler", der "Widersacher" oder das Ersatzchristliche die
Szene beherrschen; sowie aber Gott seinen Geist abzieht, wird dort die Falschprophetie zu herrschen beginnen.



