
 1 

Einführung in die Apokalypse 
 

 

Eine Einführung in die Offenbarung des Johannes muss zugleich eine theologische 
Ein o r d n u n g  sein, indem die die rechtmäßige Zugehörigkeit dieser Schrift zur Bibel innerhalb 
der christlichen Kirchen immer auch strittig gewesen ist. In den Westkirchen gehörte die 
Offenbarung erst seit dem Jahr 367 zur Bibel, in den orthodoxen oder Ostkirchen ist sie 
praktisch bis heute nicht voll anerkannt und kommt jedenfalls in den Gottesdiensten nicht vor. 
Auch Martin Luther hat sie immer mit einer gewissen Abneigung betrachtet; Christus werde in 
ihr weder gelehrt noch erkannt, und es sei auch unapostolische Art, lediglich in wirren Bildern zu 
sprechen. Nüchtern betrachtet herrscht in der Offenbarung tatsächlich trotz der Nennung von 
Christus ein irgendwie alttestamentarischer Geist: Wenn Jesus als ein alle Feinde vernichtender 
Heerführer erscheint; wenn sich das Opferlamm gleichzeitig als Löwe darstellt, so fühlt man sich 
ohne Weiteres an die alttestamentlichen Rachepsalmen erinnert, in welchen zu Gott gebetet 
wird, dass er alle Feinde niederwerfen und austilgen möge. Und trotzdem bleibt die 
Johannesoffenbarung ein deutlich überzeugenderer Abschluss des neutestamentlichen Kanons, 
als es ohne sie der Judasbrief wäre: als ein gewaltiges Endzeitgemälde mit einer gewaltigen 
Mahnung für die Christen wie auch einer gewaltigen Aussicht. Am Anfang der christlichen Bibel 
steht nun der Paradiesgarten mit Adam und Eva, am Ende aber nicht das wiedergewonnene 
Paradies, sondern die Stadt Jesu Christi – dazwischen der Entwicklungs- und Entscheidungsgang 
des Geistes Gottes durch die Geschichte der Menschheit, zu dessen Ende die geistlichen Leiter 
der christlichen Gemeinden eine äußerst kritische Beurteilung erfahren und die wahre Kirche 
passiven Widerstand leisten, sich sammeln und zunächst einmal zurückziehen muss, um am Ende 
bewahrt und gerettet zu werden.     

Eine Grundentscheidung hat im Übrigen jeder, der sich diesem Buch nähert, von Anfang an 
schon zu treffen – die Entscheidung nämlich: Nehme ich diese Schrift als ein 
religionsgeschichtlich in die damalige Zeit einzuordnendes Dokument, wie es solche Apokalypsen 
(innerhalb und außerhalb der Bibel) noch viele andere gibt? Oder nehme ich sie als eine 
tatsächlich von Gott selbst jenem Johannes auf Patmos eingegebene Vision über das, was der 
Welt und was den Christen letztlich bevorsteht? (Oder nehme ich es auch als eine Vorsehung, 
dass diese Schrift im 4. Jhdt. dann doch noch in die Bibel gelangt ist?) Im zweiten Fall hätte ich 
tatsächlich mit vielen Unklarheiten fertig zu werden, würde aber vielleicht auch manche 
Zeitzeichen entdecken. Andererseits würde ich mir klarmachen müssen, dass das Neue 
Testament noch ganz andere Theologien (und im Übrigen auch „Apokalypsen“) bereit hält und 
die Johannesoffenbarung auf keinen Fall meine einzige geistliche Nahrung sein sollte. 
Möglicherweise könnten aber auch beide Betrachtungsweisen sich mischen. 

Bezeichnend für die Apokalyptik im Allgemeinen, die sich mit ihren kosmischen Dimensionen 
von den – religiös-politischen – Zukunftsvisionen der alten Propheten durchaus unterscheidet, 
ist, dass sich der Blick weniger auf die kommende andere W e l t  richtet als auf die Seelen und 
die Haltung der zu dem Gottesvolk oder der Gottesgemeinde gehörenden – erwählten – 
M e n s c h e n  während der dieser kommenden Welt vorgeschalteten D r a n g s a l . Die Erwählten 
werden gemäß den Apokalypsen bis dahin ungekannten äußeren Bedrängnissen (und von daher 
auch inneren Anfechtungen) ausgesetzt sein; sie müssen sich darin auf der einen Seite 
b e w ä h r e n  – „Sei getreu bis an den Tod, so will ich dir die Krone des Lebens geben!“, so heißt es ja etwa 
in der Johannesoffenbarung (2,10) (hier allerdings nicht gegenüber den einzelnen Christen, 
sondern gegenüber dem „Engel“ einer Gemeinde, d.h. gegenüber dem geistlichen Leiter) – 
andererseits dürfen sie aber die H o f f n u n g  auch haben, dass sie durch Gott selbst vor dem 
Schlimmsten bzw. vor dem Abfallen bewahrt werden sollen. „Wenn der Herr diese Tage nicht verkürzt 
hätte, würde kein Mensch selig; aber um der Auserwählten willen, die er auserwählt hat, hat er diese Tage 
verkürzt.“ (Mk 13,20) Die Katastrophe oder die Katastroph e n  werden über die g e s a m t e  



 2 

Menschheit kommen – und das hat dann eben auch später noch die Vorstellungen und Bilder 
von der Apokalypse bzw. das Verständnis des W o r t e s  „Apokalypse“ geprägt, die Bedrängung 
und V e r f o l g u n g  aber wird gerade die C h r i s t e n  betreffen. Das griechische Wort 
„APOKALUYIS“ meint ursprünglich aber nichts als „Enthüllung“ oder „Offenbarung“ und nicht 
das Offenbar t e  oder Enthüll t e , sofern es sich dabei um Katastrophales vor allem anderen 
handelt.   

Die sog. Offenbarung des Johannes gibt sich als eine Vorweg-Enthüllung dessen, was 
geschichtlich und übergeschichtlich „in Kürze“, wie es zu Beginn heißt, geschehen soll. Über die 
Umstände der Abfassung kann es nur Mutmaßungen von mehr oder weniger großer 
Wahrscheinlichkeit geben. Was dieses Historische angeht, so würde man sich wohl am ehesten 
der Auffassung anschließen können, dass der Verfasser tatsächlich ein Mann mit dem Namen 
Johannes ist, aber keinesfalls identisch mit dem Jünger Jesu oder dem vierten Evangelisten sein 
kann. Plausibel ist auch, dass er aus der christlichen Gemeinde in Ephesus in Kleinasien stammt 
und im Zusammenhang einer Christenverfolgung auf die Insel Patmos entweder geflohen oder 
dorthin verbannt worden ist. Es ist des Weiteren ziemlich sicher die Zeit des römischen Kaisers 
Domitian (81-96), der sich selbst als „Herrn und Gott“ anbeten ließ und gerade in Ephesus einen 
Tempel zu seiner Verehrung aufbauen ließ, von welchem sich noch Reste bis heute erhalten 
haben. Die Absicht der Offenbarung ist es, die Christen zur Treue gegenüber Christus zu 
mahnen: dazu, ihm allein ihre Gottesdienste zu halten, und sie im Übrigen mit dem Gedanken 
zu trösten, dass der alleinige Lenker der Geschichte der allmächtige Gott ist und am Ende 
Christus sich auch als der wirkliche Weltherrscher erweisen, das Opferlamm sich als ein Löwe 
herausstellen wird. Dabei wäre auch mit den verschiedenen Bildern nicht eine im Einzelnen zu 
entschlüsselnde Abfolge der Ereignisse gemeint. Von sieben Siegeln, Schalen und Posaunen ist 
die Rede, und es werden dabei jeweils dieselben Ereignisse berichtet – wobei dennoch am Ende 
eine gewisse Unklarheit bleibt. Es ist eher das Gesamtbild, welches in der Aufeinanderfolge von 
notvoller Bedrängnis und schließlich der Herabkunft des himmlischen Jerusalem besteht, das in 
der Erinnerung bleibt. Daneben aber ganz besonders die Ermahnung zum Aushalten, zum Ernst 
und zur Treue.   

Auch von daher könnte es angezeigt sein, die e i n z e l n e n  Aussagen der Offenbarung n i c h t  
auf die Gegenwart zu deuten zu suchen, so verlockend es nun etwa auch wäre, das in Kapitel 13 
und 14 genannte „Zeichen des Tieres mit der Zahl 666“ auf die Gegenwart zu beziehen. Dort 
wird ja gesagt, dass, wer es ablehne, sich dieses Zeichen an der Stirn oder auf der Hand anbringen 
zu lassen, weder mehr kaufen noch verkaufen könne, und es wird noch weiter gesagt, dass, wer 
das Zeichen annehme, sich aus der Gemeinschaft Gottes und Christi ausschließe. Tatsächlich 
ergeben diese Hinweise im damaligen zeitgenössischen Kontext keinerlei Sinn, während man in 
jüngerer Zeit gern darauf hinweist, dass es mittlerweile einen Zusammenhang zwischen 
bargeldlosem Zahlungsverkehr und einem Chip unter der Haut der Schläfe oder unter der 
Handoberfläche durchaus gibt und dies, wenn auch freiwillig, in skandinavischen Ländern bereits 
praktiziert wird.     

Ich nehme jetzt noch einmal einen größeren Abstand, indem ich den krassestmöglichen 
Gegensatz zur Apokalyptik bezeichne, wie ihn die sog. Gnosis darstellt. Nach der Gnosis ist die 
Welt, in der wir uns unmittelbar und zunächst immer bewegen, ohnehin nur ein Schein 
(geradezu wie ein Traum), und die wirkliche Welt, in welcher die Erkennenden („Gnosis“ 
bedeutet Erkenntnis) leben, ist ohnehin eine andere oder „höhere“ Welt. Am ehesten in der 
Nähe dieser Gnosis steht im Neuen Testament das Johannesevangelium. In ihm handelt es sich 
nicht um die Frage: Was ist jetzt? Und was geschieht auf der Erde einst oder in Kürze? Es geht 
nicht um die horizontale Zeitlinie, sondern um die vertikale Diesseits-/ Jenseitsbeziehung und 
um die Frage: Was ist ein Leben v o n  u n t e n ? Und was ist ein Leben v o n  o b e n ? Und 
d i e s e  Denkart behält die Maßgeblichkeit immer dann, wenn die Christen in ihren 



 3 

Lebensumständen n i c h t  bedrängt und verfolgt sind, sondern einigermaßen in Ruhe und 
Frieden ihr Leben zwischen Geborenwerden und Sterben zu führen vermögen.     

Seit der sog. konstantinischen Wende, mit welcher das Christentum im Abendland Staatsreligion 
wurde, hatte sich sozus. die Apokalyptik für lange Zeit wie von selbst wieder erledigt; sie flammte 
allenfalls in Kriegs-, Pest- und Seuchenzeiten neu wieder auf. Allgemein und sofern überhaupt 
noch geschichtlich gedacht wurde, setzte sich seit der frühen Neuzeit der Gedanke nun durch, 
dass politisch und sozial die Weltverhältnisse v e r b e s s e r b a r  sind,   und besonders die 
humanistisch-aufklärerische Idee, dass der Unfrieden unter den Menschen vielleicht zu 
beseitigen sei und eine allgemeine soziale Gerechtigkeit hergestellt werden könne und müsse, 
wurde nun zu einem Leitbild erhoben, dem sich auch die Kirchen und Christen, wollten sie denn 
nicht gesellschaftlich in das Abseits geraten, meinten nicht verschließen zu dürfen. Eigenartiger- 
oder vielleicht auch bezeichnenderweise befindet sich aber mit dem Aufstieg dieses 
aufklärerischen Humanismus das Christentum im Abendland zugleich wieder im Sinkflug, und es 
kommt in der jüngsten Zeit unter den verbleibenden Christen die Apokalyptik n e u  wieder zum 
Zuge. Vielleicht zunächst nur in dieser larmoyanten Spielart endzeitlichen Denkens: „Wie kann 
es nur sein: die Menschen begreifen es einfach nicht, dass es nichts als Unglück bringt, sich zu 
bekriegen! Und indem sie es nicht begreifen, rennen wir alle in eine Katastrophe hinein.“ Aber 
das wäre natürlich im Grunde i m m e r  n o c h  lediglich humanistisch gedacht! Und so finden 
wir bei den besinnlicheren Christen auch den Gedanken: Es ist vielleicht g e r a d e  an der 
biblisch- a p o k a l y p t i s c h e n  Rede von einer krisenhaften Endzeit mehr, als man bisher immer 
gedacht hat, und die humanistische Weltanschauung ist vielleicht doch eine gänzlich andere, als 
es die christliche ist! 

An dieser Stelle wird nun auch die Vorstellung eines Antichristlichen oder sogar d e s  
Antichristen virulent. Man hat den Antichristen immer mit der ominösen Zahl des „Tieres“ 666 
in Verbindung gebracht (in jugendlichen Subkulturen scheint es sogar einen gewissen „Chic“ zu 
haben, diese Zahl etwa auf dem T-Shirt zu tragen). Es ist dazu aber zu sagen: „D e n “ 
Antichristen gibt es nach dem Neuen Testament gar nicht (die Johannesoffenbarung kennt das 
Wort ohnehin nicht), sondern es ist von „Antichristen“ oder „Antichristussen“, die auch j e t z t  
s c h o n  (also damals schon!) in der Welt seien, im Plural die Rede, u.z. nicht in der 
Johannes o f f e n b a r u n g , sondern im 1. Johannes b r i e f  (auch dieser Verfasser ist nicht mit 
dem der Offenbarung identisch!) Das in der Johannesoffenbarung als Bild genannte „Tier“ mit 
der Zahl 666 ist ein besonderer politischer Führer, der sich mit einem besonderen religiösen 
Führer oder Propheten verbindet, welcher auch besondere „Zeichen“ zu vollbringen in der Lage 
ist, wie man sie allein dem wiederkehrenden Christus zutrauen würde.  

Damit hängt nun aber das andere zusammen, und hier liegt, wie ich denke, auch eine besondere 
Aktualität der neutestamentlichen Apokalyptik, nämlich die Bedeutung des Wortes „Antichrist“ 
oder „Antichristentum“. Das griechische Wort „anti“ meint ursprünglich gar nicht „gegen“ (das 
wäre auf Griechisch eher „kata“ oder „enantion“), sondern es meint „anstelle von“. Es gibt ein 
„Ersatz-„, ein „Anstelle-von“-Christentum, welches das ursprüngliche und echte gar nicht einmal 
marktschreierisch und lauthals, sondern viel eher noch stillschweigend und unauffällig 
verwirrend und dann vielleicht a m  E n d e  e r s t  auch laut und propagandistisch beiseite 
schiebt und verdrängt. Etwas, das s c h e i n b a r  selbst Christentum ist, aber in Wirklichkeit 
n i c h t . Und deshalb heißt es darüber auch in der Bibel: „Die Antichristusse sind von uns ausgegangen, 
aber sie waren nicht von uns.“ (1 Joh 2,18f.) Gerade das Gemisch aus Wahr und Falsch, aus Echtem 
und Ersatz ist das, was hiernach des Aufmerkens wert ist, und der Ersatz ist es, welcher am Ende 
und in der Breite das Geschäft übernimmt, während das Echte und Wahre in die Nische gedrängt 
wird. „Omnia praeclara rara“, so lautet ein lateinisches Sprichwort, „alles Echte und Wahre ist so kostbar 
wie selten“. Der bequemere, billigere, leichter zu habende Ersatz wird sich – beinahe einem 
Naturgesetz, sagen wir einmal: dem der Trägheit oder Bequemlichkeit folgend – auf Dauer 
i m m e r  durchsetzen. Dass das echte und wahre Christentum in der Vergangenheit einmal eine 



 4 

gesamte Kultur prägen konnte oder doch einmal in einer größeren Breite bekannt war, ist 
geradezu ein gar nicht hoch genug zu preisendes Wunder! Dass aber am Ende nur der 
oberflächliche und vordergründige E r s a t z  die Szene – außerhalb wie i n n e r h a l b  der 
Christenheit und der Kirchen! – beherrscht, ist k e i n  Wunder! 

Nun noch von zwei anderen Seiten: Wenn wir die Lieder in unseren Kirchengesangbüchern 
näher ansehen (sowohl im Evangelischen Gesangbuch als auch im „Gotteslob“), so würde uns 
unter unserer gegenwärtigen Fragestellung auffallen, dass wir dort k a u m  apokalyptische 
Strophen finden. Ja, es gibt auch dort die Bitte, dass Gott doch ein Ende mit der insgesamt 
schlechten oder sogar immer schlechter werdenden Welt machen möge, aber das ist nicht 
spezifisch apokalyptisch. Dieses Auffällige ist natürlich auch darin begründet, dass überhaupt die 
Apokalyptik in den letzten etwa siebzehnhundert Jahren nur selten eine Rolle gespielt hat. Aber 
es gibt auch noch einen anderen Grund: Die Apokalyptik beherrscht nämlich auch im Neuen 
Testament selbst keinesfalls s ä m t l i c h e  Schichten, Autoren oder Gemeinden. Man kann sogar 
bezweifeln, dass J e s u s  nennenswert apokalyptisch gedacht hat, und muss eher vermuten, dass 
ihm die entsprechenden Worte oder Gedanken n a c h t r ä g l i c h  in den Mund gelegt worden 
sind. Jesus hat eher auf ein kommendes und s c h l a g a r t i g  alles veränderndes Reich Gottes 
geblickt; und wie sagt er bei Markus (9,1), mit welcher Aussage er sich allerdings täuschte: „Es 
stehen einige hier, die werden den Tod nicht schmecken, bis sie das Reich Gottes mit Kraft kommen sehen.“ 
(Mk 9,1) Auch Paulus hat sich keine Gedanken über eine mögliche besondere endzeitliche 
B e d r ä n g u n g  der Christen gemacht und eher an eine plötzliche und unerwartete – und auch 
er irrtümlicherweise an eine b a l d i g e  (Phil 4,5) – allumfassende Veränderung aller Dinge 
gedacht. Er sagt: „Wir werden nicht alle entschlafen, wir werden aber alle verwandelt werden.“ (1 Kor 
15,51) 

Am erstaunlichsten jedoch ist in dieser Beziehung eben der Vierte Evangelist. Dieser scheint 
überhaupt keine geschichtlichen Abläufe zu kennen, sondern ausschließlich so etwas wie ein 
Oben und Unten: Wir werden geboren, treten eines Tages ein in diese sozus. u n t e r e  Welt, die 
von Anfang bis Ende (und also nicht erst am Ende) angstbesetzt ist, und dann sterben wir eines 
Tages und gehen ein in eine andere, die sozus. o b e r e  Welt, in welche Jesus uns schon 
vorausgegangen ist, um uns im Hause des Vaters die Wohnungen zu bereiten; inzwischen und 
nach dem Weggang von Jesus haben wir aber als Stellvertreter den G e i s t , der uns an Jesus 
beständig erinnert. Und im Blick auf unser Ende heißt es nun nur (16,22f.): „Ihr habt nun 
Traurigkeit; aber ich will euch wiedersehen, und euer Herz soll sich freuen, und eure Freude soll niemand von 
euch nehmen. Und an dem Tag werdet ihr mich nichts fragen.“ Es ist nicht einmal von einer 
Wiederkunft Jesu in Macht und Herrlichkeit die Rede oder davon, dass er in der erneuerten Welt 
ein Gericht abhalten werde, um sodann sein Reich zu regieren. Er ist einfach nur fort, und wir 
sehen ihn nach dem Evangelisten in der anderen Welt wieder.  

Es ist ja vermutlich die ü b e r w i e g e n d e  Zahl aller Christen, welche bisher auf Erden gelebt 
haben und starben, welche ein Verhältnis zur oberen Welt, zum Himmel oder zum ewigen Leben 
besaßen, nicht aber ein Verhältnis zu einer an einem geschichtlichen Endpunkt durch mancherlei 
Drangsal hindurch verwandelten Erde. 

Indessen, und damit komme ich zum Letzten und doch wieder auf den Anfang zurück: Es g i b t  
ja doch die Geschichte der Christenheit und der Menschheit! Und es v o l l z i e h t  sich auch 
etwas in dieser Geschichte! Und da ist nun zu sagen: Das, was sich nach keinem einzigen 
neutestamentlichen oder urchristlichen Zeugnis vollziehen wird, wäre so etwas wie eine immer 
weiter fortschreitende Bewegung der Menschheit hin auf ein Friedens- und Gerechtigkeitsreich 
oder Reich Gottes auf Erden. D i e s e  Vorstellung ist eine spezifisch neuzeitliche, aufklärerisch-
humanistische, aber keine christliche, sondern was sich nach allen ursprünglich christlichen 
Vorstellungen, welche überhaupt geschichtlich orientiert sind, begibt, ist ein immer 
schneidenderes A u s e i n a n d e r t r e t e n  zwischen – biblisch gesagt: dem „Fleisch“ und dem 



 5 

Geist, zwischen Gottessinn und Weltsinn. Wobei es zum Weltsinn auch immer gehört, dass 
M e n s c h e n  (ob nun mit oder ohne Hilfe von Gott) die Welt machen müssen (wie es denn die 
Hymne der sozialistischen Internationale auch singt: „Es rettet uns kein höh’res Wesen, kein Gott, kein 
Kaiser noch Tribun, uns aus dem Elend zu erlösen, können wir nur selber tun.“). Aber ob in den 
sozialistisch geprägten Gesellschaften des Ostens oder in den liberalen des Westen oder auch 
unter den politisch sich engagierenden Christen (nach dem Motto: „Gott hat keinen anderen Mund, 
keine anderen Hände und Füße als unsre“): der weltlenkende Gott ist in diesen Gedankenwelten oder 
Ideologien durch den weltverantwortlichen Menschen ersetzt, und der urchristliche Glaube 
überhaupt erscheint nun als rückschrittlich oder reaktionär. Ich erwähne hier auch einmal, dass 
beinahe allein in der r u s s i s c h e n  Geisteswelt (etwa bei Dostojewski und Solowjew in der 
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts) der Gedanke einer unausweichlich immer schärfer 
werdenden Entzweiung oder Auseinandersetzung sich noch behauptet, während der Westen seit 
Hegel und Marx (aber auch vorher seit der Aufklärung bereits; Hegel und Marx führen da deren 
Fortschrittsoptimismus lediglich fort) einen aus urchristlicher Sicht realitätsblinden 
Fortschrittsglauben verfolgt und die Menschheit auf dem Wege einer Verbesserung sieht. Und 
ganz nebenbei (ich sauge mir das nicht aus den Fingern, sondern man würde es überall nachlesen 
können): Putin, der bei uns öffentlich immer nur politisch-moralisch und also nach 
humanistischen Gesichtspunkten eingeschätzt wird, hält sich ernsthaft für den sog. „Katechon“ 
aus 2 Thess 2,6f., d.h. für den, der den im westlichen Liberalismus erblickten Antichristen noch 
eine Weile aufhalten wird1; und Putin soll Solowjews „Kurze Erzählung vom Antichristen“ immer 
griffbereit haben. 

Und nun doch noch ein Allerletztes: G i b t  es so etwas wie seherische Fähigkeiten? Bzw. 
g l a u b e n  wir persönlich überhaupt, dass Gott besonderen Menschen wie etwa dem Verfasser 
der Offenbarung am Ende der Bibel etwas über ein künftiges Geschehen mitgeteilt haben könnte 
– und sei es auch in Bruchstücken nur? W e n n  wir dies glauben, dann hat dies eine 
Konsequenz, die uns möglicherweise gar nicht bewusst ist: dann ist nämlich u n a b ä n d e r l i c h , 
was geschieht oder geschehen wird! Dann gibt es allein den Plan und den Willen G o t t e s ! 
Dann geschieht genau das, was schon immer e r  geplant hat! Dann ist die Geschichte n i c h t  
offen, und wir Menschen sind n i c h t  mit dem freien Willen ausgestattet, den Weltlauf zum 
Guten oder auch zum Bösen zu kehren, wie dies der Humanismus sich vorstellt!  

Falls mich also persönlich jemand fragen wollte, ob ich denke, dass wir uns in der von der 
Offenbarung beschriebenen Endzeit befinden, so würde ich antworten: Ich hätte große Mühe 
damit, die verschiedenen apokalyptischen Bilder und Vorstellungen auf die Gegenwart hin zu 
deuten; es reizt mich dies nicht einmal, und ich würde damit ganz sicher genauso wie andere 
scheitern. Ich neige überhaupt eher dazu, von der Gegenwart als von einer christlichen „Spä t -
z e i t “ statt von „der“ Endzeit zu sprechen. Aber praktisch läuft es beinahe ja doch auf dasselbe 
hinaus! Die christliche Aufgabe in dieser Zeit lautet für mich, um mit dem Apostel Paulus zu 
sprechen, so oder so: d i e  G e i s t e r  z u  u n t e r s c h e i d e n  – die e c h t c h r i s t l i c h e n  und 
die s c h e i n -  o d e r  e r s a t z c h r i s t l i c h e n  nämlich; das Echte immer neu zu ermitteln, 
T r e u e  zu dem Echten zu lernen und zu bewahren und dessen gewiss auch zu bleiben, dass 
nicht w i r  die Geschichte machen und ihre Vollendung, sondern dass G o t t  dieses tut und dass 
alle, die um Christi willen auf ihn sich verlassen, zwar A n g s t  haben werden, aber nicht letztlich 
s o r g e n  sich müssen. Sorgen müssen sich immer die „Macher“ nur machen. Und im Übrigen 
werden wir doch wohl als Christen lieber in Würde aussterben wollen als einem 
falschprophetischen Zeitgeist zu folgen.  

(2025)        

                                                 
1 Was in der Sache gewiss abwegig ist, indem das oder der Aufhaltende (beide Formulierungen finden sich in der 
Thess-Stelle) offenbar gar nicht ein Mensch ist, sondern es ist vermutlich der Geist Gottes gemeint: Solange dieser in 
einer Gemeinschaft noch da ist, k a n n  gar nicht der „Frevler“, der „Widersacher“ oder das Ersatzchristliche die 
Szene beherrschen; sowie aber Gott seinen Geist abzieht, w i r d  dort die Falschprophetie zu herrschen beginnen. 


