Feindesliebe
Drittletzter Sonntag im Kirchenjahr

Licbet eure Feinde; tut wohl denen, die euch hassen; seguet, die euch fluchen; bittet fiir die, die euch
beleidigen. Lukas 6,27f.

Moglicherweise sind fiir viele Menschen auf der Welt diese Worte der Kernpunkt des
Evangeliums, der Botschaft Jesu, des Christentums. Bei niherem Hinsehen wiirden wir diese
Einschitzung zwar nicht bestitigen konnen und eher dgl. wie die geisthaft-freie
Gotteskindschaft in den Blick nehmen miissen, aber zweifellos kristallisiert sich auch hier
etwas Entscheidendes, und die Welt hat nicht unrecht, gerade hierauf mit besonderem
Interesse zu blicken.

Es geht um die christliche Friedfertigkeit und dariiber hinaus eben darum, selbst seinen
Feinden mit Freundlichkeit und Wohlwollen zu begegnen, nicht Auge mit Auge und Zahn mit
Zahn zu vergelten, sondern die Vergeltung, die Rache in sich selbst zum Versiegen zu bringen,
auch und gerade dann, wenn ihr Geist immer noch den andern beherrscht. Man hat diese Art
der Friedfertigkeit immer wieder als Schwiche und Feigheit begriffen und um ihretwillen die
christliche Religion gern verachtet. Aber schliefllich gehdrt ja doch eher eine grofie Stirke
dazu, nicht Gleiches mit Gleichem zu vergelten, Selbstiilberwindung, Charakter, eine tiefe
Gegriindetheit in etwas, das hoch iiber dem Gewdhnlichen steht. Jesus selbst hat es vorgelebt,
wie man sich auf diese Weise verhilt, als er verhShnt, bespien und verspottet, gegeilelt und
gekreuzigt wurde. ]hm wire es gerade Schwiche und Versagen gewesen, die Wut und die
Feindseligkeit in sich hochkochen zu lassen, aber er hat die Probe bestanden. Und wir
sollen sie immer wieder bestehen, sollen uns immer wieder auf Gott — der iiber uns ist und
in unserer Tiefe — besinnen und dann nicht vor uns selbst als ehrlos und feigherzig dastehen,
wenn wir nicht zuriickschlagen, sondern als Uberwinder und Sieger. Und wer hierin auch
nur einigermafen geiibt ist, wird mit der Zeit sogar in eine ganz andere Versuchung
geraten, namlich die, andere Menschen, welche gar nicht anders kdnnen, als feindselig und
aufbrausend zu sein, nicht mehr zu achten und sie verloren zu geben.

Aber nun geraten wir u.U. doch in ein Fahrwasser, das gar nicht das des Evangeliums ist,
sondern eher etwa den indischen Religionen entspricht, dass wir namlich tberhaupt die
Friedfertigkeit und Wehrlosigkeit und dann auch Sanftmiitigkeit fiir das bereits Allerheiligste
halten und auch dgl. wie Tatkriftigkeit oder Zorn gleich mit zum Verschwinden gebracht
haben. Denn so fern tatsidchlich der Hass und die Feindseligkeit von uns sein sollen, ohne
Zorn und Tatkriftigkeit hidtten wir zuletzt keinen Charakter. Gerade der Zorn ist alles
andere als ein zu iiberwindender Mangel, er ist im Gegenteil eine der edelsten Tugenden, von
denen Menschen tberhaupt erfiillt werden kdnnen, und so sehr wir etwa bei Jesus die
Friedfertigkeit und Vergebungsbereitschaft bemerken, so sehr finden wir bei ihm auch den
Zorn. "Jesus ergrimmte in seinem Geist”, so lesen wir dann, und wir kennen die Szene, als er sich
aus Stricken eine Peitsche selbst herstellt und mit ihr die Handler und Wechsler aus dem
Tempel hinaustreibt. Man muss in keiner einzigen Menschenseele den Feind sehen und kann
doch in dieser Welt gentigend entdecken, dem es heifit den Krieg zu erkliaren und dagegen zu
Felde zu ziehen. Und ist eben etwa nicht der Weg Jesu ein einziger Befreiungsfeldzug
gewesen! Und sollen wir etwa hier in Deutschland nicht von dem anglo-amerikanischen
Christentum ein wenig mehr lernen, da Christsein, welches sich selber versteht, immer auch
etwas Soldatisches hat! "Onward, Christian soldiers!" Vorwirts, Soldaten Christi! "Mir nach, spricht
Christus, unser Held!", wie wir es immerhin auch in unserem Gesangbuch doch finden. Man
konnte bei uns das Gefiihl haben, dass wir deshalb dafiir keinen Sinn aufbringen kdnnen, weil
wir auch keinen Sinn dafiir haben, in was fiir Gefangenheiten die Menschen (und wir selber



ebenfalls) liegen und woraus wir befreit werden kdnnten und mussten! Ist das denn bereits
keine Gefangenheit oder Knechtschaft, in dieser Antriebslosigkeit, Orientierungslosigkeit und
Ziellosigkeit mit der breiten Stromung zu treiben, ohne aus seinem Leben etwas Bedeutsames
machen zu wollen! Ist das keine Gefangenheit oder Knechtschaft, sich von den Schrift-, Bild-
und Tonmedien mit der diimmlichsten Unterhaltung bedienen und infiltrieren zu lassen und
dariiber die Maglichkeit zu versiumen, ein echtes und ernsthaftes Leben zu fithren! Ist das
keine Gefangenheit oder Knechtschaft, sich von der Werbung jeden Tag wieder die "schdne
junge Welt" vorfithren und bei sich die entsprechenden Begehrlichkeiten wecken zu lassen! Ist
das keine Gefangenheit oder Knechtschaft, die Wirtschaft und die Politik fiir das Wichtigste
im Leben zu halten und nach Gott, allem Heiligen, Guten und Wahren nicht einmal mehr zu
fragen! Ist das keine Gefangenheit oder Knechtschaft, ein Mensch im tiefen und vollen Sinne
des Wortes sein zu kdnnen, aber in der Wirklichkeit lediglich seinem Bauch, seinen
Instinkten und Bequemlichkeiten zu folgen! Es ist Gefangenheit, Sklaverei, Knechtschaft, und
so frei sich in unserem Volk heute alle auch fiihlen, so frech sie bei jeder Gelegenheit ihre
vermeintliche Freiheit zur Schau stellen oder noch einfordern mégen: fiir jeden, der tiefer zu
sehen vermag, ist es ein erbarmliches Bild, das sich da bietet und das in einer edleren Seele
wohl immer den Zorn hochkommen lasst — wenn sie nicht bereits resigniert hat.

Wen wollen wir uns indessen als unseren "Feind" tiberhaupt vorstellen? Unsere Gegenpartei
vor Gericht? Den Nachbarn, mit dem wir uns zerstritten haben? Den Angehdrigen eines
anderen Staats oder Volkes, mit welchem das unsre im Krieg ist? Jesus selbst mag durchaus an
die Angehdrigen der romischen Besatzung im Lande gedacht haben — er spielt mitunter
deutlich genug auf sie an. In allen diesen Fillen koénnen wir in der Tat Stirke und
Selbstiiberwindung beweisen und haben die Mdglichkeit, unsere Feinde — die namlich wir
dafiir halten und die sich ja auch gewdhnlich selbst dafiir halten — durch Vers6hnungs-
bereitschaft und Freundlichkeit zu entwaffnen. Wie ist denn auch bei dem Apostel Paulus zu
lesen: "Wenn deinen Feind hungert, so speise ihn; diirstet ihn, so trinke ihn. Wenn du das tust, so wirst du
feurige Kohlen auf sein Haupt sammeln.” Du wirst ihn namlich auf bestimmte Weise beschimen.
Er wird dann vielleicht nur noch ein Mensch sein — wie du. Und es kann sein, dass sich die
Situation dann von Grund auf verdndert. Vielleicht, etwa im Krieg, muss ich im néchsten
Augenblick doch wieder — tragischerweise — gegen diesen Feind kdampfen, aber ich sehe ihn
inzwischen mit volligen anderen Augen, und er mdglicherweise auch mich.

Aber, noch auf ein anderes, geistliches Niveau nun gestellt, schldgt einem Menschen gerade
und oft dann auch Feindschaft entgegen, wenn er sich als so etwas wie einen Wachriittler oder
Propheten auffassen und darstellen muss. Vielleicht hassen die Menschen sogar
niemanden so sehr wie einen solchen, der ihnen mit Gott, Wahrheit, Heiligkeit und
Anderung ihres Lebens zu kommen versucht. Er wird immer auf einige treffen, deren Geist
und Herz er bis in das Innerste hinein trifft, die er auf ewig versehrt und verwundet, aber im
selben Augenblick in der Tiefe auch heilig macht, weil sie urplotzlich sich selber entdecken
und es wie Schuppen von ihren Augen herabfillt, wer sie selbst sind und wer Gott ist, aber es
werden viele andere immer auch da sein, die umso mehr nun ihr Herz noch verhirten und
jenen Neuerer, Umstiirzler, Propheten und Gottesvertreter zunichst einmal &dchten,
verunglimpfen und ihn dann u.U. auch in einem handfesten Sinn loszuwerden versuchen.
Dieses Spiel ist so alt wie die Welt, und es wird so lange weitergespielt werden, wie die
unmittelbare Natur immer wieder Macht tiber uns hat und den Geist in uns zu unterdriicken
und zuriickzudringen vermag. Jesus selbst, der da am Ende der Gekreuzigte ist, steht in dieser
Beziehung lediglich symbolisch fiir einen Sachverhalt ein, von dem auch jeder von uns
bertihrt werden muss, der es mit dem Guten und Wahren und Heiligen einfach nur ernst
nimmt: er wird ganz ohne Zweifel auf diesen Gegenwind und Widerspruch stoffen. Und tritt
dieses nicht ein, beginnen andere nicht, ihn misstrauisch zu bedugen und ihre



spottelnden Bemerkungen zu machen, so ist es wohl auch mit seiner Ernsthaftigkeit noch
nicht allzu weit her.

Es baut sich also auch und gerade hier eine Feindposition auf, es gibt hier Stellungskimpfe
und manchmal auch Ausfille — auf alle Fille aber eine Lage, die irgendwie angespannt ist.
Gerade diese Feindseligkeit aber, die einem lebendig sich mit Gott verbindenden Menschen
begegnet, muss dieser zu tiberwinden verstehen, wenn die anderen es auch bei sich selbst
nicht zu iiberwinden verstehen, sondern sich weiterhin in dieser permanenten Gereiztheit
bewegen, die dann irgendwie das gesamte Klima bestimmt. Da konnte sich der alttestament-
liche Geist noch ganz anders verhalten: Elia ldsst in dem Selbstbewusstsein des Gottesmannes
Feuer auf jenen Hauptmann und seine fiinfzig Soldaten herabfallen, die einer Vorladung beim
Ko6nig Ahasja Nachdruck verleihen sollten. Und sein Prophetenkollege Elisa, den eine Schar
von Kindern als "Kahlkopf" verspottet, lasst zweiundvierzig von ihnen durch Biren zerreifien.
Aber bei Jesus ist dann eben alles doch anders: "Seine Boten kamen in ein Dorf der Samariter, dass
sic ihm Herberge bestellten. Und sie nahmen ihn nicht auf, weil sein Reiseziel Jerusalem war. Da aber
Jakobus und Johannes, seine Jiinger, das sahen, sprachen sie: ,Herr, willst du, so wollen wir sagen, dass Feuer
vom Himmel falle und verzehre sie (genau wie Elia es tat).” Jesus aber herrschte sie an und sagte zu ihnen:
,Wisst ihr nicht, welches Geistes Kinder ihr seid? Der Menschensohn ist nicht gekommen, um Menschen-
leben zu verderben, sondern zu retten.”” MSgen immerhin die Menschen mit dem Leben, welches sie
fithren, selber verderben — das wird auch Jesus zuletzt nicht zu verhindern vermdgen, er kann
immer nur anbieten und freistellen — aber jedenfalls hinausstofen wird er und sollen die
Seinen niemanden. "Weun euch die Menschen nicht aufuehmen wollen”, so heiffit es an einer
anderen Stelle, "dann flucht ihnen nicht und wiinscht ihnen nichts Schlechtes, sondern macht einfach nur
kehrt und schiittelt den Staub jenes Ortes von euren Fiiflen!”

Und hier kommt nun auch noch ein Letztes in Sicht und ein letzter Beweggrund zugleich,
selbst seinen Feinden, selbst denen, die an der eigenen Erfiilltheit nicht teilhaben wollen,
sondern sich dagegen ausdriicklich versperren, nicht vergeltend, nicht als Feind zu begegnen:
Gerade wenn ich mir in Gott eines ganz ungeheuerlichen Reichtums bewusst bin, meine Seele
sozus. zu einem Teil bereits von dem ewigen Leben erfiillt ist, werden mir doch die anderen,
die das nicht kennen oder es eben sogar ablehnen, immer nur als bedauernswert arm
vorkommen kdnnen. Es kann mich ihnen gegeniiber gar nicht Feindseligkeit, sondern immer
nur Jammer erfiillen. Welchen Sinn hat es da tiberhaupt, an ihnen irgendetwas vergelten, sie
eigens noch irgendetwas entgelten lassen zu wollen? Im Gegenteil, ich wiirde sie, wenn ich
das sehe, am liebsten noch doppelt mit meiner Liebe umfangen, die sie verschmidhen und
ablehnen. Und wenn sie sie eben auch ablehnen, so wiinsche ich ihnen in meinem Innern
dennoch alles erdenkliche Gute. M3gen sie immer gesund und zufrieden dieses ihr irdisches
Leben verbringen, da sie mit einem anderen nichts zu tun haben wollen. Ich génne es ihnen —
und tatsdchlich von Herzen und neidlos. Ich wiirde sie viel lieber zu einem anderen, letztlich
ja auch anstrengenderen Leben umdrehen wollen, aber wenn es nun einmal nicht geht
und sie nun einmal nicht wollen (es geht immer nur mit Gottes Hilfe oder Erhebung), so bin
ich auch mit meinen Mdglichkeiten am Ende. Oder wie hat es einmal ein Kirchenvater
verglichen: Ist der Patient ohnehin nicht zu retten, so erlaubt ihm der Arzt, alles zu essen, was
er nur mochte.

"Tut wohl denen, die euch hassen, segnet, die euch fluchen, bittet fiir die, die euch beleidigen.” Je bewusster
wir uns in unserem Glauben werden, umso leichter wird es uns fallen, dieses Gebot zu
erfiillen.

(2005)



