
 1 

Kluge und Törichte 
Ewigkeitssonntag  

 
 
(Jesus sprach zu seinen Jüngern:) "Dann wird das Himmelreich gleichen zehn Jungfrauen, die ihre 
Lampen nahmen und gingen hinaus, dem Bräutigam entgegen. Aber fünf von ihnen waren töricht, und fünf 
waren klug. Die törichten nahmen ihre Lampen, aber sie nahmen kein Öl mit. Die klugen aber nahmen Öl 
mit in ihren Gefäßen, samt ihren Lampen. Als nun der Bräutigam lange ausblieb, wurden sie alle schläfrig 
und schliefen ein. Um Mitternacht aber erhob sich lautes Rufen: Siehe, der Bräutigam kommt! Geht hinaus, 
ihm entgegen! Da standen diese Jungfrauen alle auf und machten ihre Lampen fertig. Die törichten aber 
sprachen zu den klugen: Gebt uns von eurem Öl, denn unsre Lampen verlöschen. Da antworteten die klugen 
und sprachen: Nein, sonst würde es für uns und euch nicht genug sein; geht aber zum Kaufmann und kauft 
für euch selbst. Und als sie hingingen zu kaufen, kam der Bräutigam; und die bereit waren, gingen mit ihm 
hinein zur Hochzeit, und die Tür wurde verschlossen. Später kamen auch die andern Jungfrauen und 
sprachen: Herr, Herr, tu uns auf! Er antwortete aber und sprach: Wahrlich, ich sage euch: Ich kenne euch 
nicht. Darum wacht! Denn ihtr wißt weder Tag noch Stunde." Matthäus 25,1--13 
 
Der Hochzeitsbrauch, der in dem Gleichnis von den zehn Jungfrauen anklingt, ist in Palästina 
bis auf die jüngste Zeit lebendig geblieben: Der in nächtlicher Stunde stattfindende Einzug 
des Bräutigams in das väterliche Haus bildet den Höhepunkt der gesamten Hochzeitsfeier. 

Zunächst ist der Tag mit Tanz und anderen Unterhaltungen angefüllt, nach Anbruch der 
Nacht findet das Hochzeitsmahl statt. Sodann wird bei Fackelschein die Braut in das Haus des 
Bräutigams geleitet. Der Bräutigam selbst muss sich zunächst noch außerhalb des Hauses 
aufhalten. Schließlich kündet ein Bote das Kommen des Bräutigams an. Die Frauen lassen nun 
die Braut allein und gehen mit Fackeln dem Bräutigam entgegen, der an der Spitze seiner 
Freunde erscheint und in das väterliche Haus hineingeführt wird, in dem die Trauung 
stattfindet und die Gäste erneut bewirtet werden. 

Dass aber beim Kommen des Bräutigams regelmäßig eine Verzögerung eintritt, hängt mit einer 
weiteren Sitte zusammen, derzufolge die Braut durch den Bräutigam von ihren nächsten 
Angehörigen gleichsam mit Geschenken "losgekauft" werden muss. Durch ihr unter 
Umständen lang anhaltendes Feilschen geben die Angehörigen zu verstehen, wie wert ihnen 
die Braut ist und wie ungern sie sie gehen lassen - was wiederum auch dem Bräutigam 
schmeichelt. 

Was will das Gleichnis nun sagen? In der späteren Zeit der christlichen Gemeinde hat man es 
wie von selbst auf die erwartete Wiederkunft J e s u  gedeutet, von der eben auch niemand auf 
die Minute, hier: Tag oder Stunde wissen konnte, wann sie stattfinden würde, die aber doch 
als sehr bald bevorstehend erwartet wurde. Aber Jesus selbst hat das Gleichnis wohl eher auf 
die Ankunft des R e i c h e s  G o t t e s  bezogen, und der Sinn war für ihn ganz allgemein der: 
sich in B e r e i t s c h a f t  zu halten – vom Gottesreich nicht plötzlich überrascht werden zu 
müssen, wie die Menschen zur Zeit Noahs von der Sintflut überrascht worden sind oder wie 
die Bewohner des Hauses vom Dieb überrascht werden können oder der Verwalter von der 
Rückkehr des Herrn. 

Jesus hat nicht viele verschiedene Botschaften gehabt, sondern nur eine einzige, und die hat 
er in immer neuen und doch immer ähnlichen Bildern vertreten: Gottes Reich steht bevor, so 
hat er geglaubt und verkündet – Gott kommt in eigener Machtvollkommenheit zu der 
Menschheit, man kann ihn nicht herbeiziehen, man kann nichts für ihn tun, man kann ihm 
allenfalls entgegengehen, um ihn feierlich zu geleiten und in sein Haus eintreten zu lassen.  

Das allerdings s o l l  man auch tun – wie es ja auch der Psalm, der am ersten Adventssonntag 
den Eingang des gesamten Kirchenjahrs bildet, klarstellt und ausdrückt: 



 2 

 "Machet die Tore weit und die Türen in der Welt hoch, 
 dass der König der Ehre einziehe! 
 Wer ist der König der Ehre? 
 Es ist der Herr, stark und mächtig, 
 der Herr, mächtig im Streit. 
 Machet die Tore weit und die Türen in der Welt hoch, 
 dass der König der Ehre einziehe! 
 Wer ist der König der Ehre? 
 Es ist der Herr Zebaoth; 
 er ist der König der Ehre!"   

Bereit sein ist alles! Diese Haltung scheint eine ähnliche zu sein wie bei Shakespeares "König 
Lear": "Dulden muss der Mensch/ sein Scheiden aus der Welt, wie seine Ankunft:/ Reif sein ist alles.", aber 
bei Jesus und bei den Christen will die Erwartung weniger eine realistisch-nüchterne, als 
vielmehr eine innerlich b r e n n e n d e  sein – wie es später auch Augustinus gesagt hat: "Du 
hast uns, Herr, zu dir geschaffen, und unruhig ist in uns unser Herz, bis es Ruhe findet in dir." Wenn 
nicht im Glauben eine tiefe U n r u h e  mitschwingt, dann ist auch der Glaube selbst gar nicht 
tief. Es geht nicht lediglich um einen Tapetenwechsel, wenn es um das Reich Gottes geht – es 
geht um etwas Feierliches: eine Hochzeit – eine "Hoch-Zeit"; es geht um ein Lebensgefühl 
und einen Lebenszustand, der über den Alltag h i n a u s h e b t  – es geht um ein im wahrsten 
Sinne des Wortes "erhebendes Gefühl", auch und gerade wenn davon inzwischen die meisten 
nur noch so sprechen können, dass sie es gar nicht mehr ernst nehmen wollen. 

Gottes Reich: hohe Zeit! Wenn es allerdings m i t  dem Gottesreich hohe Zeit ist, dann wird 
es auch f ü r  das Gottesreich hohe und höchste Zeit. Dann ist es für das Reich Gottes nicht, 
wie die gewöhnliche Menschennatur es wohl denkt, "immer noch" Zeit, dann ist es j e t z t  
Zeit dafür. Denn dann geht es ja um das Tiefste unseres L e b e n s : darum, ob dieses Leben 
öde ist oder erfüllt. 

Es gibt Törichte und es gibt Kluge. Die Klugen stellen sich auf etwas ein, pflegen, „kultivieren“ 
etwas, einen Geist, eine Idee, die Törichten lassen alles gehen, wie es eben geht. Die einen 
sind vor-sichtig, die anderen müssen das Nach-sehen haben. Die einen sind rechtzeitig 
gewesen, die anderen kommen für die "hohe Zeit", für die Hochzeit zu spät. 

Die Schlussmahnung lautet: Seid wachsam! Das bildet äußerlich einen seltsamen Gegensatz zu 
der Feststellung in der Geschichte, dass auch die klugen Brautjungfern in aller Ruhe und in 
Frieden s c h l a f e n  können – wie es ja im 4. Psalm etwa heißt: „Ich liege und schlafe ganz mit 
Frieden; denn allein du, HERR, hilfst mir, dass ich sicher wohne“; oder wie Jesus bei stürmischer 
Überfahrt in seinem Boot ruhig zu schlafen vermag. Sie sind nämlich, als sie geweckt werden, 
trotzdem bereit! 

Dies macht aber in Wahrheit nur deutlich: Es ist auch mit dem christlichen Warten auf Gott 
nicht ein krampfhaftes Sichzwingen zum Wachbleiben gemeint, sondern einzig und allein die 
innere Einstellung, dass man sich in Gedanken und dann allerdings auch in seinem Verhalten 
mit der Sache befasst; dass diese e r n s t e  F r e u d e  in einem steckt, die einen dem Ereignis 
zwar entgegenfiebern lässt, einen aber dennoch nicht kopflos macht, sondern die Übersicht 
bewahren lässt: Die Klugen haben genug Vorrat dabei, die Törichten haben an irgendwelche 
Eventualitäten gar nicht gedacht. 

Unser Text ist im Jahre 1599 von Philipp Nicolai zu dem Kirchenlied "Wachet auf, ruft uns die 
Stimme" verarbeitet worden. Nicolai war Pastor im westfälischen Unna und hielt dort mit 
seiner Gemeinde die Pestzeit aus. 1597/98 starben in Unna 1400 Menschen. Vor dem 
Hintergrund dieser Erfahrungen schreibt er sein Buch "Freudenspiegel des ewigen Lebens", dem er 
seine beiden Lieder "Wie schön leuchtet der Morgenstern" und "Wachet auf, ruft uns die Stimme" 
hinzufügt. 



 3 

Schreibt man die erste Strophe von "Wachet auf" auf eine gedachte Mittelachse, so wird aus 
ihr gleichzeitig ein Bild: 

Wachet auf, ruft uns die Stimme 
der Wächter sehr hoch auf der Zinne 

wach auf, du Stadt Jerusalem 
Mitternacht heißt diese Stunde 
sie rufen uns mit hellem Munde 
wo seid ihr klugen Jungfrauen 

Wohlauf, der Bräut'gam kommt 
herzu, die Lampen nehmt 

Halleluja 
Macht euch bereit 
zu der Hochzeit 

ihr müsset ihm entgegengehn 

- die Abbildung nämlich eines Abendmahlskelches. 

Das ist nicht Zufall, sondern beabsichtigt gewesen. Nicolai hat auf diese Weise den Ort 
anzeigen wollen, an dem das Reich Gottes schon jetzt sichtbar, schmeckbar, erfahrbar sein 
kann: in der tiefen Glaubens- und Lebens-, Bluts- und Todesgemeinschaft mit Jesus Christus. 

Fragen wir uns deshalb, w i e  wir uns auf das Reich Gottes einstellen sollen, so kann für uns 
die Antwort nur lauten: indem wir uns in diese Gemeinschaft begeben – in eine Gemein-
schaft, die unser Leben erfüllt und die die Welt überwindet. 

(1997) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


