Was ist der Mensch?

Vorletzter Sonntag im Kirchenjahr

Der Mensch, vom Weibe geboren, lebt kurze Zeit und ist voll Unruhe, geht auf wie eine Blume und féllt ab,
flieht wie ein Schatten und bleibt nicht. Doch du tust deine Augen viber einen solchen auf, daf du mich vor
dir ins Gericht ziehst? Kann wohl ein Reiner kommen von Unreinen? Auch nicht einer! Sind seine Tage
bestimmt, steht die Zahl seiner Monde bei dir und hast du ein Ziel gesetzt, das er nicht iiberschreiten kann:
so blicke doch weg von ihm, damit er Ruhe hat, bis sein Tag kommt, auf den er sich wie ein Tagelshner
freut. Hiob 14,1-6

Was ist der Mensch? Was ist die menschliche Grundsituation? Diese Frage taucht immer
wieder einmal auf in der Menschheit, und sie wird oftmals auch in dichterischer Form
beantwortet — das Hiobbuch selbst ist eine Dichtung, aber auch Sophokles’ "Antigone" z.B.:

"Ungeheuer ist viel, doch nichts
ungeheuerer als der Mensch.
Durch die grauliche Meeresflut,
Bei dem tobenden Sturm von Siid,
Umtost von brechenden Wogen,
So fihrt er seinen Weg.

Sorgloser Vigel Schwarm umstellt

Er mit garngesponnenem Netz.

Und das Wild in all seiner Art,

Wie des salzigen Meeres Brut,

Er fingt's, der Listge, sich ein,

Der iiberkluge Mann.

Beherrscht durch Scharfsinn auch der Wilduis
Schweifendes Tier, und er zihmt auch die mihnigen
Rosse mit nackenumschliefendem Jochholz,
Auch den unbezwungenen Bergstier.

Das Wort wie den windschnellen Sinn,

Das Thing, das die Staaten gesetzt,

Solches brachte er alles sich bei und lernt auch,
Dem Frost da drauf zu entgehn,

Sowie des Sturms Regenpfeil.

Rat fiir alles weif er sich, und ratlos trifft

Ihn nichts, was kommt. Nur vorm Tod

Fand er keine Flucht. Doch sonst

Gegen heilloses Leiden hat er

Heil sich ersonnen.

Das Wissen [indessen], das alles ersinnt,

Ihm iiber Verhoffen zuteil,

Bald zum Basen und wieder zum Guten treibt's ihn.
Wer treulich ehrt Landesart

Und Gétterrecht, dieser steht

Hoch im Staat. Doch staatlos, wer sich zugesellt
Aus Frevelmut dem Sinne des Bosen. ..."

Was ist der Mensch? - In der Neuzeit finden wir bei Matthias Claudius die folgenden Verse
unter dem Titel "Der Mensch":



"Empfangen und genihret

vom Weibe wunderbar,

kammt er und sicht und hiret
und nimmt des Trugs nicht wahr;
geliistet und begehret

und bringt sein Trinlein dar;
verachtet und verehret;

hat Freude und Gefahr;

glaubt, zweifelt, wilnt und lehret,
hilt nichts und alles wahr;
erbauet und zerstiret

und quilt sich immerdar;

schliift, wachet, wichst und zehret;
trigt braun und graues Haar,

und alles dieses wiihret,

wenn's hoch kommt, achtzig Jahr.
Dann legt er sich zu seinen Viitern nieder,
und er kmmt nimmer wieder."

Oder bei Goethe - und das kommt dem einen der Gedanken bei Hiob am nichsten:
"Wer nie sein Brot mit Trinen af,
Wer nie die kummervollen Niichte
Auf seinem Bette weinend saf,
Der kennt euch nicht, ihr himmlischen Michte!
Ihr fiihrt ins Leben uns hinein,
Ihr lasst den Armen schuldig werden,

Dann iiberlasst ihr ihn der Pein;
Denn alle Schuld richt sich auf Erden."

Der Mensch — unheimlich und grof und doch auch wieder lediglich ein Spielball: des
Schicksals, hoherer Michte, Gottes!

Aber dieses Fragen nach dem Grundlegenden, nach der menschlichen Grundsituation ist in-
zwischen aus der Mode gekommen. Es kommt ja auch, so meint man, doch nichts Verliss-
liches oder irgendwie Nutzbringendes dabei heraus! Befassen wir uns lieber mit den hand-
festen, mit den 13sbaren Problemen: wie ich mit meinem Lebensunterhalt klarkomme, meine
Kinder wiederum lebenstiichtig werden und eine hinreichende Ausbildung bekommen — und
meine eigene Altersversorgung muss ich auch irgendwie organisieren. Und wenn ich schon
tiber den Tellerrand hinausgucken soll: bitte nicht solches, sondern vielleicht Klima-
katastrophe, Wasserverknappung, Uberbevdlkerung, ZusammenstoB der Kulturen oder was
uns hier einfallen mag! "Der Mensch" oder "Gott" oder "der Geist" — wen interessiert das
schon noch!

Vielleicht ist allerdings auch die Welt so, wie sie ist, weil gerade dies die Menschen nicht
interessiert — und sie wird sich nie indern, weil dies die Menschen nicht interessiert.

Nietzsche hat vor tiber hundert Jahren von einem herautkommenden Zeitalter des Nihilismus
gesprochen. Dieses Zeitalter ist inzwischen langst in das Stadium seiner Vollendung getreten
— und zwar auf der Welt nirgends so sehr wie in Mitteleuropa. Und in Mitteleuropa nirgends
so sehr wie in Deutschland! Der vollendete Nihilist — und das unterscheidet uns von
vergangenen Zeiten, ist {iber alles hinaus auch noch stolz, fiihlt sich auf der Hohe dabei, dass
er Gott, Geist und die Frage, was im Grunde das Menschsein bedeutet, ein fiir allemal hinter
sich hat. Er ist "Realist", wie er sich selber bezeichnet, er "steht mit beiden Beinen auf der

Erde.



Nun gut - soll er! Es ist ja auch die Erde, in die er sich am Ende wieder aufldsen wird!

Nun stoflen wir allerdings auch bei unserer Hiob-Stelle auf einen durch und durch un-
christlichen Pessimismus, und wir kdnnten uns fragen, wie es unser Text tiberhaupt fertig-
gebracht hat, in eine Reihe christlicher Predigttexte aufgenommen zu werden.

Der Mensch, so heifit es hier ja, lebt nur eine kurze Zeit, die dazu noch voller Unruhe ist.
Und zu allem Uberfluss steht iiber ihm noch ein Richter, der ihn fiir etwas zur Verantwortung
zieht, das er eigentlich gar nicht zu verantworten hat — namlich dass er so ist, wie er ist. Wir
sind sterblich, schwach und siindhaft, um es mit anderen Worten zu sagen, aber wir kénnen
eben aus unserer Haut oder Situation auch gar nicht heraus. Mit welchem Recht iiberhaupt
stellt uns Gott schlieflich zur Rede?

Oder eben mit Goethe gegeniiber den "himmlischen Machten": "Ihr fiihrt ins Leben uns hinein,/
Ihr lasst den Armen schuldig werden,/ Dann iiberlasst ihr ihn der Pein;/ Denn alle Schuld richt sich auf
Erden.” — GroBartig! so sollen wir da wohl sarkastisch noch hinterherrufen. Schdne Gerechtig-

keit in der Welt!

Aber welche Folgerung zieht dann auch Hiob? — So blicke doch weg, Gott, so sagt er, von uns
Menschen! Lass uns doch einfach in Ruhe! Lass uns unser Leben doch leben, bis dieser Tag X
endlich kommt, auf den wir jetzt bereits oft genug wie die Tageldhner vorausschauen — nein,
nicht weil uns dann endlich der Lohn fiir alle Mithe und Plackerei ausgezahlt werden soll,
sondern weil dann endlich und endgiiltig "Feierabend" sein wird! Schluss! Aus! Feierabend!

Nein, hier spricht nicht die Sehnsucht nach einem besseren und anderen Leben! Hier
sprechen Verbitterung und Midigkeit gegeniiber dem Leben! Hier spricht die Sehnsucht nach
dem Tode!

Vergegenwirtigen wir uns allerdings an dieser Stelle auch einmal, wer Hiob denn ist: Er ist der
von Schicksalsschlagen Gezeichnete — sein Besitz ist verloren, seine Kinder sind tot, er selbst
ist von Krankheit geschlagen und {iber und tiber mit Ausschlag bedeckt (sich selbst und den
andern ein Ekel). Wahrhaftig, der Tod ist kein Schrecken fiir ihn, sondern nur noch Erlésung.
Und wahrhaftig: es gibt unter den Menschen geniigend so bittere Schicksale wie Hiobs. Wir
kénnen sie schon in unserem Alma-Louisenstift finden, wir kennen sie im eigenen Kreis, in
unsrer Familie, Bekanntschaft, und manchmal denken wir auch iiber uns selber schon so, dass
der Tod fiir uns keine Schrecken mehr hat — als Tod und nicht etwa als Durchgang!

Aber an dieser Stelle nun eben sind wir als Christen (und im Grunde bereits auch als
Menschen) sozus. sittlich gefordert: denn wir haben uns dem entgegenzustellen! Wir
verachten nicht allein Gott, sondern uns selber, wir verachten alles, was Geist heifit, wenn wir
uns miide hinfallen lassen und nun tatsichlich beginnen, den Tod als unseren Erlser zu
sehen. Das ist die eigentliche Schwiche, vor der wir auf der Hut zu sein haben — die
Schwiche, innerlich aufzugeben. Fiir diese Schwiche wird man zwar in den allermeisten Fillen
Verstindnis aufbringen; und wir ahnen vielleicht gar nicht, wie viele verstindnisvolle
Menschen es gibt — aber niemals vermag der Geist, niemals vermag Gott, niemals vermdgen
alle Engel und Heiligen solch ein Verhalten des sich miide hinfallen Lassens zu achten.

Nein, sich zusammenfassen, sich zusammenraffen, um — unter was fiir Bedingungen auch
immer — zu leben: das ist der Punkt! Und immer, wenn einer das tut, jubeln und klatschen
im Himmel die Engel und alle Heiligen — freut sich der Geist, freut sich Gott.

Und dieses Lebenwollen ist eben nicht der Instinkt, ist nicht der Naturdrang in uns, nicht dies
von vornherein und schdpfungs- (sozus. serien-) mifig in uns eingebaute Nichtsterbenwollen,
sondern es ist dieses sich in unendlicher Freiheit unendlich Erheben — dieses in der
ausweglosesten Situation {iber seinen Schatten zu springen Vermdgen! Etwas, das wir in der
Tat von Natur gar nicht konnen, das aber Gott in uns kann, das der Geist in uns kann, das



das eigentliche und tief Menschliche in uns kann. All das, wovon der Nihilismus nichts weif
und es deshalb auch nicht zu achten vermag.

Nein, ich denke nicht, dass wir als Christen an dieser Stelle von Hiob etwas zu lernen haben.
Wir werden allenfalls Verstindnis fiir diese Situation, fiir diese Klage bzw. fiir dieses sich
einmal Luft Machen empfinden. Dieses Verstindnis aber hilft uns nicht weiter. In dem
Westernklassiker "Zwolf Uhr Mittags" gibt es eine Szene, in welcher der von sich richen
wollenden Banditen bedrohte Sheriff sich in einem Mietstall befindet und offenbart tiberlegt,
ein Pferd zu satteln und die Flucht zu ergreifen. Der wie der Versucher in Gestalt von Petrus
in einer vergleichbaren biblischen Szene hereinkommende und die Situation sofort durch-
schauende Hilfssheriff will auch gleich den Sheriff in diesem Gedanken bestirken, aber er
bekommt dann zur Antwort (und deshalb fillt mir diese Szene tiberhaupt in diesem Zusam-
menhang ein): "Tatsichlich, ich dachte daran, aber ich bin wohl nur einen Augenblick miide gewesen.”

Wenn wir als Christen einen Augenblick mide sind, dann werden wir uns vielleicht auch
einmal in das Buch Hiob (oder den Prediger Salomo etwa) vertiefen, aber es wird doch nicht
lange andauern diirfen! Wir diirfen uns auf alle Fille nicht durchdringen lassen davon!
Sondern wenn jedenfalls der uns in Christus erschlossenen Geist Gottes in uns wohnt, dann
wird er uns in solchen Biichern und Schriften (auch wenn sie uns in der Bibel begegnen)
lediglich uns selbst wie in einem Zerrspiegel zeigen und uns auf diesem Wege gerade vor uns
selber zurtickschrecken lassen.

Die eigentliche Kraft haben wir uns woanders zu holen! Wir haben sie uns zu holen in
unserem Gebet, und wir haben sie uns zu holen in einer — betontermafien — idealistischen
Auffassung von Jesus (natiirlich ist auch der Idealismus etwas bei den Nihilisten Ver-
pontes!). "Idea" heifit Bild. Jesus Christus ist fiir uns das Bild Gottes — "wer mich sieht, der sicht
den Vater", sagt Jesus im Evangelium bei Johannes. Wir kdnnen Gott, wir kénnen den Geist,
wir kdnnen den wahrhaftigen Menschen in Jesus erblicken. Jesus ist angefochten gewesen,
versucht, vielleicht sogar beirrt (so dass er keinesfalls "unbeirrt seinen Weg ging"), aber er ging
eben seinen Weg, den wahrhaftigen Weg im Gebet, im Sprechen mit Gott und so auch in der
Kraft Gottes. Diesen Weg mitzugehen mit ihm — das ist Idealismus: glaubender und sehender
Idealismus. "Wir haben geglaubt und erkannt: du bist der Heilige Gottes” — so sagen die Jinger zu
Jesus, als viele sich von ihm abgewandt haben und er die iibrigen fragt, ob sie nun auch
weggehen und sich der grofen Menge der nichtidealistischen, der "realistischen" Menschen
anschlieBen wollen. "Wir haben geglaubt und erkannt!” Wir haben etwas gesehen — wir haben
jemand gesehen, auf den wir unseren Blick heften kdnnen: einen Menschen, den Menschen,
wie es sogar Pilatus dann sagt! Wir gehen nicht, wir bleiben!

Die menschliche Grundituation — vielleicht brauchen wir uns tatsdchlich nicht sonderlich
gerade um diese (immer auch leicht philosophisch werdende Frage) zu kiimmern. Aber was
fiir Menschen wir in jeder beliebigen Situation sind, auf welchen Gott wir da blicken,
welcher Geist es ist, in dem wir uns starken, das ist trotzdem immer wieder die Frage.

(2006)



