Leuchte!
Erster Sonntag im Advent
Matthédus 21,1-9 und Rémer 13,8-12

Jesus zieht in Jerusalem ein, und das Volk bereitet ihm einen triumphalen Empfang: "Macht hoch die Tiir,
die Tor macht weit, es kommt der Herr der Herrlichkeit!" Palmzweige werden von den Baumen geschlagen;
selbst Kleider breitet man aus, damit der FuB des Konigs (nicht einmal der seines Reittiers) keine
Beriihrung mehr mit dem Erdenstaub hat! Aber in Wahrheit sind es Abgriinde, welche hier lauern! Und
Jesus selbst sieht auch bereits in diese Abgriinde hinein und weifi: der, den die Menge hier feiert, ist gar
nicht er! Das Ganze ist ein Missverstindnis! Und er kann sich deshalb auch feiern nicht lassen!
Durchaus, er hat es selbst inszeniert — er wollte der triumphierende K&nig von Jerusalem sein! Aber
eine ganz andere Art von Konig als der, den man nun feiert!

Um was fir einen Abgrund handelt es sich? Luther hat es einmal (in einer Predigt zu diesem
Evangelium ebenfalls am Ersten Advent) auf den Punkt gebracht: Jesus ist ein Konig in dem Regiment
Gottes zur Rechten — in dem eigentlichen Reich und Regiment Gottes! Aber die Menschen feiern
ihn als einen Kénig in dem Regiment Gottes zur Linken — in dem uneigentlichen Reich Gottes! Das
Regiment oder Reich Gottes zur Linken ist das, was die Menschen immer unmittelbar oder von
Natur, sozus. schon vom Bauchgefiihl her interessiert und beschaftigt — damals genauso wie heute:
Wohlergehen und Freiheit, soziale Sicherheit, politischer Frieden, biirgerliche Freiheiten und Rechte,
wirtschaftlicher Wohlstand, korperliche Gesundheit und langes Leben (eine gute medizinische
Versorgung zumindest), gesunde Luft, gesundes Wasser — all das, was wir in unserem Land inzwischen
in einem hohen Mafle — Tendenz allerdings vielleicht: abnehmend — auch haben! Aber das gehort
eben in das Reich Gottes zur Linken, und auch nicht einmal alles; denn in dem Reich Gottes zur
Linken geht es im Grunde nur darum, dass einigermaflen eine Ordnung in der Welt bleibt, das
Paradies oder das Schlaraffenland ist ohnehin nicht der Plan! Mit dem Reich Gottes zur Rechten
oder mit dem eigentlichen Reich Gottes hat das zur Linken aber nur sehr indirekt oder mittelbar
etwas zu tun! In diesem Reich geht es ndmlich darum, dass die Menschen — Gottes Menschen —
einen gewissen Charakter besitzen bzw. bekommen: dass sie Anmut und Wiirde und Demut und
Hoheit vertreten, freundlich und freimiitig sind, zugewandt und sogar opferbereit! Jene anderen
Wiinsche und Traume sind zwar verstandlich, aber sie sind auch nur menschlich-allzumenschlich,
nicht gottlich! Und deshalb sagt Jesus zu Petrus auch einmal: "Geh hinweg von mir, Satan! Denn du willst
nicht, was gottlich ist, sondern was menschlich!" Das Reich Gottes zur Rechten, das eigentliche Reich Gottes
ist, wie es dann Paulus zusammengefasst hat, "Gottesentsprechung und Friede und Freude in dem
heiligen Geist"! Aber angesichts des diesem entsprechenden Konigs, des die Wahrheit Gottes
vertretenden oder bezeugenden Kdnigs, wie es Jesus im Johannesevangelium ausdriickt, wird die eben
noch Jesus zujubelnde Menge nur allzu bald ein "Kreuzige!" rufen. Und sie ruft es noch heute! — Nicht
mehr so laut, aber genauso entschieden: Wenn Jesus nicht unsere — "doch nun wirklich
verstindlichen" — Interessen vertritt, dann interessiert er uns gar nicht linger; dann sind wir fertig mit
ihm! Die um sich selbst, um ihr Wohlergehen oder auch um ihr Uberleben kreisende Menschheit ist
fertig mit diesem Konig des Reiches zur Rechten, ist fertig mit Jesus!

Jesus hat nun ja trotz alledem unter der Menschheit einen groflen Tag des heiligen Geistes
heraufzufithren vermocht! Es war von Anfang nicht ein Tag fiir die Offentlichkeit, fiir die Menge,
sondern ein Tag fiir eine Minderheit nur (und es sind ja immer nicht alle, die es dem Namen nach sind,
auch in Wirklichkeit Christen!). Aber auch dieser Tag geht wie jeder Tag einmal zu Ende. Und diese
Minderheit merkt und weif irgendwann: Es wird Abend und Nacht in der Welt, und wenn jetzt
noch einmal ein neuer Tag kommt, dann wird es ein ganz anderer, dann wird es ein ewiger sein!

Und damit sind wir nun auch bei der Epistel des Sonntags! Es ist nicht nur schon Abend, es ist
bereits Nacht, so sagt Paulus; und er sagt {iber die Nacht, dass sie "vorgeriickt" sei.

Dieses Vorgeriicktsein der Nacht kénnen wir aber auf eine doppelte Weise verstehen. Es kann
damit ausgedriickt sein, dass immer noch mehr Nacht kommt — die Nacht gleichsam auf dem
Vormarsch ist! Und umso dringlicher warten wir nun auf den Morgen! Und vielleicht geht es sogar

1



wie bei Jesaja: "Wiichter, ist die Nacht bald hin? Der Wiichter aber sprach: Wenn der Morgen auch kommt, so wird
es doch immer noch Nacht sein!” (21,11f.) Nur wenn wir sie oberflichlich betrachten, kdnnen wir ja unsere
Weltgegenwart als lichtvoll oder erleuchtet begreifen. Wir leben zwar in einer Zeit technischen und
zivilisatorischen Fortschritts, und es scheinen sich auch alle wie noch nie zu bemihen, eine fir
moglichst viele ertriagliche Welt zu gestalten. Aber dies schlieft nicht aus, sondern vielmehr sogar
ein, dass wir uns kulturell oder "spirituell' dennoch in einem Zustand der Dunkelheit, ja der
Umnachtung befinden, sozus. einer "geistlichen Umnachtung", ndmlich in einem Zustand der
Unvertrautheit, der Unverortetheit, der "Un-heimlichkeit", der Un-heimatlichkeit in der Welt — des
sich im Grunde und in der Tiefe nicht mehr Auskennens, der metaphysischen Haltlosigkeit! Wie lasst es
Nietzsche seinen "toll" gewordenen Menschen in einem berithmten Stiick in der "Frohlichen
Wissenschaft" vor hundertfiinfzig Jahren schon sagen: "Gibt es noch ein Oben und ein Unten? Irren wir nicht
wie durch ein unendliches Nichts? Haucht uns nicht der leere Raum an? Ist es nicht kilter geworden? Kommt nicht
immerfort die Nacht und mehr Nacht? Miissen nicht Laternen am Vormittag angeziindet werden? Héren wir noch
nichts vom Lirm der Totengriber, welche Gott begraben? Riechen wir noch nichts von der gottlichen Verwesung?" Gott
ist gewiss nicht im absoluten oder eigentlichen Sinn tot, aber Nietzsche hat auch vor allem gemeint,
dass Gott kulturell unter uns tot ist — tot wie auch entsprechend der Geist: das Gute, das Wahre,
das Heilige und das Schone! Dass das ehemals christliche Abendland gleichsam in Nacht untergeht und
verendet — mit dann im Ubrigen auch, wie es Nietzsche begriff, gesellschaftlich und politisch
verheerenden Folgen. Zunichst und im Grunde aber handelt es sich um Orientierungslosigkeit, um
Entwurzelung, um das Heimatloswerden des Menschen: nicht auf der Erde, sondern tiberhaupt im Sein,
in der Welt; denn auch im Himmel suchen die Menschen nun nicht linger mehr ihre Heimat! Sie sind
weder dort noch auf der Erde zu Hause! Und jedesmal, wenn ich in der kilter und dunkler
werdenden Jahreszeit Krihen sehe, muss ich auch an das Gedicht von Nietzsche mit dem Titel
"Vereinsamt" denken:

Die Krihen schrei'n

Und ziehen schwirren Flugs zur Stadt:
Bald wird es schnei'n —

Wohl dem, der jetzt noch Heimat hat!

Heimat ist am Ende viel mehr als eine warme Stube und elektrisches Licht und Radio und Fernsehen!

Aber dies ist nun auch nur die eine Mdglichkeit, die Sache zu sehen! Und Paulus scheint in unserem
Abschnitt doch eher die andre zu meinen: dass es ndmlich mit der Nacht bald ein Ende haben wird,
da so viel an Nacht bereits war und es nun tagen, die Morgenrdte bald aufgehen muss! — Aber
wohlgemerkt: nur immer fiir die, welche von Christus irgendwie angefasst sind! Die anderen haben
lediglich mit ihren rein kreatiirlichen Problemen zu tun und denken tiber Tag oder Nacht gar nicht
nach.

Paulus hat mit beinahe der gesamten Urchristenheit in einer starken Erwartung der baldigen
Wiederkunft Christi gelebt, und nicht nur von dem =zuriickliegenden Ostern, von der
Auferstehung, sondern auch von dem Kommen Christi her ging die Sonne ihm auf! "Seid niemand
etwas schuldig aufler der Liebe ... denn unser Heil ist jetzt niher als zu der Zeit, da wir gliubig wurden", so sagt er in
unserer Epistel. Und im Brief an die Philipper: "Lasst eure Lindigkeit allen Menschen kund sein! Der Herr ist
nahe!”

Wir wissen nun zwar: Christus ist damals nicht in der erwarteten Weise wiedergekommen. Es sind
zweitausend Jahre vergangen, und wir warten — sofern wir denn warten — noch immer! Und dennoch:
Wenn wir als Christen iiberhaupt in der Erwartung eines kommenden Reiches Gottes noch leben,
dann kann dieses Kommende fiir uns nur von dieser Art sein: ein grofes Gericht tiber die Menschen
und eine grofle Verwandlung von Himmel und Erde! Jede andere Vorstellung hitte nichts mit dem zu
tun, was in der Bibel das Evangelium ist! Ob wir diese Erwartung in jedem Fall haben miissen, um
wirkliche Christen zu sein, ist noch eine andere Frage, und ich will jetzt dariiber nicht sprechen — aber
noch einmal: wenn, dann nur so! Der angestrengt betriebene zivilisatorische Fortschritt unter der
Menschheit oder mittlerweile auch die sog. "Bewahrung der Schopfung" kénnen nur menschliche
Anmafungen sein — sie haben nichts mit dem Reich Gottes, mit dem eigentlichen Reich Gottes zu tun!

2



In jedem Fall aber sollen wir uns, wenn wir noch Christen sein wollen, als Menschen, welche dem
Licht angehoren, erweisen! Einerlei, wie viel Dunkel wir inzwischen schon hinter uns haben — und
die dunkelste Dunkelheit ist eben nicht die Bedrohtheit der Schdpfung, sondern die Abwesenheit des
Schopfers unter den Menschen — es kommt uns als Glaubensmenschen immer ein Licht auch entgegen.
Oder, wie Paulus ein andermal sagt: "Nun aber spiegelt sich bei uns allen die Herrlichkeit des Herrn in unserem
aufgedeckten Angesicht, und wir werden verklirt in sein Bild von einer Herrlichkeit zur andern — von dem Herrn, der
der Geist ist.” (2 Kor 3,18) Von dem Herrn, der der Geist ist, nicht die Natur!

Ich m&chte mit etwas Grammatikalischem schlieBen: Ich hatte vor Jahren einmal ein altes Spriiche- und
Erbauungsbuch in der Hand, das hatte den seltsamen Titel "Leuchte!” Wie macht man das: leuchten? Ist
"leuchten" tiberhaupt ein T un? Wohl genauso sehr und genauso wenig wie "da sein" oder "existieren"
oder "leben"! Aber es ist genauso sehr und genauso wenig ein Erleiden wie "da sein" oder
nexistieren" oder "leben"! Sondern es ist etwas, das man in der Grammatik weder aktiv noch passiv,
sondern "medial" nennen wiirde. Und die Sprachwissenschaftler nehmen im Ubrigen an, dass das
Mediale sprachgeschichtlich sogar ilter als jedenfalls das Passive ist.

Jetzt kdnnten wir sagen, dass es aktive und passive Christen gibt. Ein passiver Christ wiirde sagen:
Gott wird es alles schon machen, und ich nehme es nun alles so hin, wie er es schickt; ich sitze einfach
mit meinem Leben wie in einem Wartezimmer und warte darauf, dass er mich aufruft und ich in den
Sprech- oder Behandlungsraum komme! Vermutlich sind es sogar die meisten Christen, welche so
sind und so denken! Aber im Grunde sieht jeder: Das kann nicht der Sinn sein, und auf diese Weise
gibt man Gott auch nicht wahrhaftig die Ehre! Ein aktiver Christ auf der anderen Seite sagt: Es ist
jeden Moment Zeit, etwas zu tun und zu handeln — gemif jenem Spruch: Gott hat nur unseren
Mund, um zu reden, nur unsere Hinde zum Handeln; und wenn wir nicht etwas sagen und tun,
dann geschieht eben nichts und dann geht es nicht voran in der Welt! Aber das ist auch wieder nicht
richtig! Es fithrt moglicherweise sogar am Ende dazu, dass Gott fiir uns tiberhaupt nicht mehr da ist,
und dann miissen wir eben selbst die Retter sein, die Erldser oder was immer — wie das gegenwirtig
tatsichlich die grofe Mode zu sein scheint! Wir haben Gott dann auf genau umgekehrte Weise die
Gottheit und die Ehre geraubt!

Das mediale Christsein demgegeniiber ist weder aktiv noch passiv bzw. es ist beides zugleich. Und
das ist allerdings das Einfachste wie auch das Schwerste! Paulus sagt im Galaterbrief: "Wenn wir im Geist
leben, dann lasst uns auch im Geist wandeln!" Das klingt wie zweimal dasselbe gesagt. Oder es klingt dhnlich
unklar wie: "Leuchte!" Oder wie in der heutigen Epistel: "Ergreift die Waffen des Lichts!" Aber es geht ja
tatsichlich um nichts Anderes als darum, als Christen, als Kinder Gottes, als Geistergriffene wir
selber zu sein! Und dann wird manchmal tatsichlich das Hinnehmen von etwas aus der Hand
Gottes im Vordergrund stehen und manchmal das aus uns Herausgehen, das Handeln. Aber beides
ist und bleibt nun immer nur ein Ausfluss unseres Seins! Vierhundert Jahre vor Paulus schon hat
der Grieche Parmenides gesagt: Es gibt nur das Sein! Und sein Zeitgenosse Heraklit hat gesagt: Es gibt
nur den Fluss, die Bewegung! Aber beides ist in einem menschlichen Dasein am Ende dasselbe! Jesus
hat zu seinen Jiingern gesagt: "Wisst ihr nicht, wes Geistes Kinder ihr seid?” Er hétte auch sagen kénnen: von
was fir einem Geist ihr das Medium seid. Wir sind immer Kinder oder Medium irgendeines
Geistes und sind und verhalten uns gemif diesem Geist — namlich wie dieser Geist uns regiert und
bestimmt! Aber dann kann es umso mehr nur die Frage noch sein: Welches ist dieser Geist? Und wie
sehrist er uns klar!

Kurz und gut: Suchen wir den Geist Gottes! Beten wir um ihn — Jesus hat gesagt: Dieses Gebet
wird mit Gewissheit erhort! Stellen wir uns ins Licht! Und dann leuchten wir einfach! Oder wenn ich es
fiir uns Spatchristen noch genauer ausdriicken soll: Stell dich in das Licht, das noch da ist! Und wenn es
das Licht eines Sonnenuntergangs ist, so ist es auch so immer ein Licht! Es konnte allerdings bald
das Licht eines Sonnenaufgangs auch sein, und dann hast du vielleicht noch mehr Grund und
Kraft, dich als ein Lichtmensch zu zeigen und im Licht — und das heif3t letztlich: in dem Kriftigsein
und dem Scheinen einer grofien Liebe zu leben!

(2019)



