
 

 1 

Leuchte! 
Erster Sonntag im Advent 

Matthäus 21,1-9 und Römer 13,8-12 
 
 
Jesus zieht in Jerusalem ein, und das Volk bereitet ihm einen triumphalen Empfang: „Macht hoch die Tür, 
die Tor macht weit, es kommt der Herr der Herrlichkeit!“ Palmzweige werden von den Bäumen geschlagen; 
selbst Kleider breitet man aus, damit der Fuß des Königs (nicht einmal der seines Reittiers) keine 
Berührung mehr mit dem Erdenstaub hat! Aber in Wahrheit sind es Abgründe, welche hier lauern! Und 
Jesus selbst sieht auch bereits in diese Abgründe hinein und weiß: der, den die Menge hier feiert, ist gar 
nicht er! Das Ganze ist ein Missverständnis! Und er kann sich deshalb auch feiern nicht l a s s e n ! 
Durchaus, er hat es selbst inszeniert – er w o l l t e  der triumphierende König von Jerusalem sein! Aber 
eine ganz andere Art von König als der, den man nun feiert!  

Um was für einen Abgrund handelt es sich? Luther hat es einmal (in einer Predigt zu diesem 
Evangelium ebenfalls am Ersten Advent) auf den Punkt gebracht: Jesus ist ein König in dem Regiment 
Gottes zur Rechten – in dem e i g e n t l i c h e n  Reich und Regiment Gottes! Aber die Menschen feiern 
ihn als einen König in dem Regiment Gottes zur L i n k e n  – in dem uneigentlichen Reich Gottes! Das 
Regiment oder Reich Gottes zur Linken ist das, was die Menschen immer u n m i t t e l b a r  oder v o n  
N a t u r , sozus. schon vom Bauchgefühl her interessiert und beschäftigt – damals genauso wie heute: 
Wohlergehen und Freiheit, soziale Sicherheit, politischer Frieden, bürgerliche Freiheiten und Rechte, 
wirtschaftlicher Wohlstand, körperliche Gesundheit und langes Leben (eine gute medizinische 
Versorgung zumindest), gesunde Luft, gesundes Wasser – all das, was wir in unserem Land inzwischen 
in einem hohen Maße – Tendenz allerdings vielleicht: abnehmend – auch haben! Aber das gehört 
eben in das Reich Gottes zur Linken, und auch nicht einmal alles; denn in dem Reich Gottes zur 
Linken geht es im Grunde nur darum, dass einigermaßen eine O r d n u n g  in der Welt bleibt, das 
Paradies oder das Schlaraffenland ist ohnehin nicht der Plan! Mit dem Reich Gottes zur R e c h t e n  
oder mit dem e i g e n t l i c h e n  Reich Gottes hat das zur Linken aber nur sehr indirekt oder mittelbar 
etwas zu tun! In diesem Reich geht es nämlich darum, dass die Menschen – G o t t e s  Menschen – 
einen gewissen C h a r a k t e r  besitzen bzw. bekommen: dass sie Anmut und Würde und Demut und 
Hoheit vertreten, freundlich und freimütig sind, zugewandt und sogar opferbereit! Jene anderen 
Wünsche und Träume sind zwar verständlich, aber sie sind auch nur menschlich-a l l z u m e n s c h l i c h , 
nicht göttlich! Und deshalb sagt Jesus zu Petrus auch einmal: „Geh hinweg von mir, Satan! Denn du willst 
nicht, was göttlich ist, sondern was menschlich!“ Das Reich Gottes zur Rechten, das eigentliche Reich Gottes 
ist, wie es dann Paulus zusammengefasst hat, „Gottesentsprechung und Friede und Freude in dem 
heiligen Geist“! Aber angesichts des d i e s e m  entsprechenden Königs, des die Wahrheit Gottes 
vertretenden oder bezeugenden Königs, wie es Jesus im Johannesevangelium ausdrückt, wird die eben 
noch Jesus zujubelnde Menge nur allzu bald ein „Kreuzige!“ rufen. Und sie ruft es noch heute! – Nicht 
mehr so laut, aber genauso entschieden: Wenn Jesus nicht u n s e r e  – „doch nun wirklich 
verständlichen“ – Interessen vertritt, dann interessiert er uns gar nicht länger; dann sind wir fertig mit 
ihm! Die um sich selbst, um ihr Wohlergehen oder auch um ihr Überleben kreisende Menschheit i s t  
fertig mit diesem König des Reiches zur Rechten, i s t  fertig mit Jesus! 

Jesus hat nun ja t r o t z  a l l e d e m  unter der Menschheit einen großen Tag des heiligen Geistes 
heraufzuführen vermocht! Es war von Anfang nicht ein Tag für die Öffentlichkeit, für die Menge, 
sondern ein Tag für eine Minderheit nur (und es sind ja immer nicht alle, die es dem Namen nach sind, 
auch in Wirklichkeit Christen!). Aber auch d i e s e r  Tag geht wie jeder Tag einmal zu Ende. Und diese 
Minderheit merkt und w e i ß  irgendwann: Es wird Abend und Nacht in der Welt, und wenn j e t z t  
noch einmal ein neuer Tag kommt, dann wird es ein ganz a n d e r e r , dann wird es ein e w i g e r  sein! 

Und damit sind wir nun auch bei der E p i s t e l  des Sonntags! Es ist nicht nur schon Abend, es ist 
bereits Nacht, so sagt Paulus; und er sagt über die Nacht, dass sie „vorgerückt“ sei.  

Dieses Vorgerücktsein der Nacht können wir aber auf eine d o p p e l t e  Weise verstehen. Es kann 
damit ausgedrückt sein, dass immer noch m e h r  Nacht kommt – die Nacht gleichsam a u f  d e m  
V o r m a r s c h  ist! Und umso dringlicher warten wir nun auf den Morgen! Und vielleicht geht es sogar 



 

 2 

wie bei Jesaja: „Wächter, ist die Nacht bald hin? Der Wächter aber sprach: Wenn der Morgen auch kommt, so wird 
es doch immer noch Nacht sein!“ (21,11f.) Nur wenn wir sie oberflächlich betrachten, können wir ja unsere 
Weltgegenwart als lichtvoll oder erleuchtet begreifen. Wir leben zwar in einer Zeit technischen und 
zivilisatorischen Fortschritts, und es scheinen sich auch alle wie noch nie zu bemühen, eine für 
möglichst viele e r t r ä g l i c h e  Welt zu gestalten. Aber dies schließt nicht aus, sondern vielmehr sogar 
ein, dass wir uns kulturell oder "spirituell" dennoch in einem Zustand der Dunkelheit, ja der 
Umnachtung befinden, sozus. einer „geistlichen Umnachtung“, nämlich in einem Zustand der 
Unvertrautheit, der Unverortetheit, der "Un-heimlichkeit", der Un-heimatlichkeit in der Welt – des 
sich im Grunde und in der Tiefe nicht mehr Auskennens, der metaphysischen Haltlosigkeit! Wie lässt es 
Nietzsche seinen „toll“ gewordenen Menschen in einem berühmten Stück  in der "Fröhlichen 
Wissenschaft" vor hundertfünfzig Jahren schon sagen: "Gibt es noch ein Oben und ein Unten? Irren wir nicht 
wie durch ein unendliches Nichts? Haucht uns nicht der leere Raum an? Ist es nicht kälter geworden? Kommt nicht 
immerfort die Nacht und mehr Nacht? Müssen nicht Laternen am Vormittag angezündet werden? Hören wir noch 
nichts vom Lärm der Totengräber, welche Gott begraben? Riechen wir noch nichts von der göttlichen Verwesung?" Gott 
ist gewiss nicht im absoluten oder eigentlichen Sinn tot, aber Nietzsche hat auch vor allem gemeint, 
dass Gott k u l t u r e l l  unter uns tot ist – tot wie auch entsprechend der Geist: das Gute, das Wahre, 
das Heilige und das Schöne! Dass das ehemals christliche Abendland gleichsam in Nacht untergeht und 
verendet – mit dann im Übrigen auch, wie es Nietzsche begriff, gesellschaftlich und politisch 
verheerenden Folgen. Zunächst und im Grunde aber handelt es sich um Orientierungslosigkeit, um 
Entwurzelung, um das Heimatloswerden des Menschen: nicht auf der Erde, sondern überhaupt im Sein, 
in der Welt; denn auch im Himmel suchen die Menschen nun nicht länger mehr ihre Heimat! Sie sind 
weder dort n o c h  auf der Erde zu Hause! Und jedesmal, wenn ich in der kälter und dunkler 
werdenden Jahreszeit Krähen sehe, muss ich auch an das G e d i c h t  von Nietzsche mit dem Titel 
"Vereinsamt" denken: 

Die Krähen schrei'n  
Und ziehen schwirren Flugs zur Stadt:  
Bald wird es schnei'n –  
Wohl dem, der jetzt noch Heimat hat! 

Heimat ist am Ende viel mehr als eine warme Stube und elektrisches Licht und Radio und Fernsehen! 

Aber dies ist nun auch nur die e i n e  Möglichkeit, die Sache zu sehen! Und Paulus scheint in unserem 
Abschnitt doch eher die a n d r e  zu meinen: dass es nämlich mit der Nacht bald ein Ende haben wird, 
da so viel an Nacht bereits w a r  und es nun tagen, die Morgenröte bald aufgehen m u s s ! – Aber 
wohlgemerkt: nur immer für die, welche von Christus irgendwie a n g e f a s s t  sind! Die anderen haben 
lediglich mit ihren rein kreatürlichen Problemen zu tun und denken über Tag oder Nacht gar nicht 
nach. 

Paulus hat mit beinahe der gesamten Urchristenheit in einer starken Erwartung der baldigen 
W i e d e r k u n f t  Christi gelebt, und nicht nur von dem zurückliegenden Ostern, von der 
Auferstehung, sondern auch von dem K o m m e n  Christi her ging die Sonne ihm auf! "Seid niemand 
etwas schuldig außer der Liebe ... denn unser Heil ist jetzt näher als zu der Zeit, da wir gläubig wurden", so sagt er in 
unserer Epistel. Und im Brief an die Philipper: „Lasst eure Lindigkeit allen Menschen kund sein! Der Herr ist 
nahe!“ 

Wir wissen nun zwar: Christus ist damals n i c h t  in der erwarteten Weise wiedergekommen. Es sind 
zweitausend Jahre vergangen, und wir warten – sofern wir denn warten – noch immer! Und dennoch: 
W e n n  wir als Christen überhaupt in der Erwartung eines kommenden Reiches Gottes noch leben, 
dann kann dieses Kommende für uns nur von d i e s e r  Art sein: ein großes Gericht über die Menschen 
und eine große Verwandlung von Himmel und Erde! Jede andere Vorstellung hätte nichts mit dem zu 
tun, was in der Bibel das Evangelium ist! O b  wir diese Erwartung in jedem Fall haben m ü s s e n , um 
wirkliche Christen zu sein, ist noch eine andere Frage, und ich will jetzt darüber nicht sprechen – aber 
noch einmal: w e n n , dann nur s o ! Der angestrengt betriebene zivilisatorische Fortschritt unter der 
Menschheit oder mittlerweile auch die sog. „Bewahrung der Schöpfung“ können nur menschliche 
Anmaßungen sein – sie haben nichts mit dem Reich Gottes, mit dem eigentlichen Reich Gottes zu tun! 



 

 3 

In jedem Fall aber sollen wir uns, wenn wir noch Christen sein wollen, als Menschen, welche dem 
L i c h t  angehören, erweisen! Einerlei, wie viel Dunkel wir inzwischen schon hinter uns haben – und 
die dunkelste Dunkelheit ist eben nicht die Bedrohtheit der Schöpfung, sondern die Abwesenheit des 
Schöpfers unter den Menschen – es kommt uns als Glaubensmenschen immer ein Licht auch entgegen. 
Oder, wie Paulus ein andermal sagt: „Nun aber spiegelt sich bei uns allen die Herrlichkeit des Herrn in unserem 
aufgedeckten Angesicht, und wir werden verklärt in sein Bild von einer Herrlichkeit zur andern – von dem Herrn, der 
der Geist ist.“ (2 Kor 3,18) Von dem Herrn, der der G e i s t  ist, nicht die Natur! 

Ich möchte mit etwas Grammatikalischem schließen: Ich hatte vor Jahren einmal ein altes Sprüche- und 
Erbauungsbuch in der Hand, das hatte den seltsamen Titel „Leuchte!“ Wie macht man das: leuchten? Ist 
„leuchten“ überhaupt ein T u n ? Wohl genauso sehr und genauso wenig wie „da sein“ oder „existieren“ 
oder „leben“! Aber es ist genauso sehr und genauso wenig ein E r l e i d e n  wie „da sein“ oder 
„existieren“ oder „leben“! Sondern es ist etwas, das man in der Grammatik w e d e r  aktiv n o c h  passiv, 
sondern „medial“ nennen würde. Und die Sprachwissenschaftler nehmen im Übrigen an, dass das 
Mediale sprachgeschichtlich sogar älter als jedenfalls das Passive ist.  

Jetzt könnten wir sagen, dass es aktive und passive Christen gibt. Ein p a s s i v e r  Christ würde sagen: 
Gott wird es alles schon machen, und ich nehme es nun alles so hin, wie er es schickt; ich sitze einfach 
mit meinem Leben wie in einem Wartezimmer und warte darauf, dass er mich aufruft und ich in den 
Sprech- oder Behandlungsraum komme! Vermutlich sind es sogar die m e i s t e n  Christen, welche so 
sind und so denken! Aber im Grunde sieht jeder: Das kann n i c h t  der Sinn sein, und auf diese Weise 
gibt man Gott auch nicht wahrhaftig die Ehre! Ein a k t i v e r  Christ auf der anderen Seite sagt: Es ist 
jeden Moment Zeit, etwas zu tun und zu h a n d e l n  – gemäß jenem Spruch: Gott hat nur u n s e r e n  
Mund, um zu reden, nur u n s e r e  Hände zum Handeln; und wenn w i r  nicht etwas sagen und tun, 
dann geschieht eben nichts und dann geht es nicht voran in der Welt! Aber das ist auch wieder nicht 
richtig! Es führt möglicherweise sogar am Ende dazu, dass Gott für uns überhaupt nicht mehr da ist, 
und dann müssen wir eben selbst die Retter sein, die Erlöser oder was immer – wie das gegenwärtig 
tatsächlich die große Mode zu sein scheint! Wir haben Gott dann auf genau u m g e k e h r t e  Weise die 
Gottheit und die Ehre geraubt!  

Das m e d i a l e  Christsein demgegenüber ist weder aktiv noch passiv bzw. es ist beides zugleich. Und 
das ist allerdings das Einfachste wie auch das Schwerste! Paulus sagt im Galaterbrief: „Wenn wir im Geist 
leben, dann lasst uns auch im Geist wandeln!“ Das klingt wie zweimal dasselbe gesagt. Oder es klingt ähnlich 
unklar wie: „Leuchte!“ Oder wie in der heutigen Epistel: „Ergreift die Waffen des Lichts!“ Aber es geht ja 
tatsächlich um nichts Anderes als darum, als Christen, als Kinder Gottes, als Geistergriffene w i r  
s e l b e r  z u  s e i n ! Und dann wird manchmal tatsächlich das H i n n e h m e n  von etwas aus der Hand 
Gottes im Vordergrund stehen und manchmal das aus uns Herausgehen, das H a n d e l n . Aber beides 
ist und bleibt nun immer nur ein Ausfluss unseres S e i n s ! Vierhundert Jahre v o r  Paulus schon hat 
der Grieche Parmenides gesagt: Es gibt nur das Sein! Und sein Zeitgenosse Heraklit hat gesagt: Es gibt 
nur den Fluss, die Bewegung! Aber beides ist in einem menschlichen Dasein am Ende d a s s e l b e ! Jesus 
hat zu seinen Jüngern gesagt: „Wisst ihr nicht, wes Geistes Kinder ihr seid?“ Er hätte auch sagen können: von 
was für einem Geist ihr das M e d i u m  seid. Wir sind i m m e r  Kinder oder Medium irgendeines 
Geistes und sind und verhalten uns gemäß diesem Geist – nämlich wie dieser Geist uns regiert und 
bestimmt! Aber dann kann es umso mehr nur die Frage noch sein: Welches i s t  dieser Geist? Und wie 
sehr ist er uns k l a r ! 

Kurz und gut: S u c h e n  wir den Geist Gottes! B e t e n  wir um ihn – Jesus hat gesagt: Dieses Gebet 
wird mit Gewissheit erhört! Stellen wir uns ins Licht! Und dann leuchten wir einfach! Oder wenn ich es 
für uns Spätchristen noch genauer ausdrücken soll: Stell dich in das Licht, das noch da ist! Und wenn es 
das Licht eines Sonnen u n t e r g a n g s  ist, so ist es auch so immer ein Licht! Es könnte allerdings bald 
das Licht eines Sonnen a u f g a n g s  auch sein, und dann hast du vielleicht n o c h  mehr Grund und 
Kraft, dich als ein Lichtmensch zu zeigen und im Licht – und das heißt letztlich: in dem Kräftigsein 
und dem Scheinen einer großen Liebe zu leben!  

(2019) 
 


