Die vollkommene Freude
Erster Sonntag nach dem Christfest

Was von Aufang an war, was wir gehdrt haben, was wir gesehen haben mit unsern Augen, was wir betrachtet
haben und unsre Hiinde betastet haben, vom Wort des Lebens — und das Leben ist erschienen, und wir haben
gesehen und bezeugen und verkiindigen euch das Leben, das ewig ist, das beim Vater war und uns erschienen
ist —, was wir geschen und gehdrt haben, das verkiindigen wir auch euch, damit auch ihr mit uns
Gemeinschaft habt; und unsere Gemeinschaft ist mit dem Vater und mit seinem Sohn Jesus Christus. Und
das schreiben wir, damit unsere Freude vollkommen sei. 1 Johannes 1,1-4

Ja, hier klingt sehr das Johannesevangelium an: Anfang — Wort — gesehen, betastet (Joh
1,1ff.; 20,25ff.). Es ist klar, dass wir uns hier in denselben Glaubensempfindungen und -vor-
stellungen befinden. Wir kdnnen sie als "johanneisch" bezeichnen, und zwar einerlei, ob wir
annehmen wollen, dass der Schreiber des Evangeliums und der Schreiber dieses Briefes ein-
unddieselbe Person sind — es kommt darauf nicht an.

Was indessen ist iiberhaupt "johanneisch"? Und von was unterscheidet es sich und wodurch?
Die Beantwortung dieser Frage sollte an sich nicht Gegenstand einer Predigt sein, ich will sie
trotzdem kurz vornehmen. Die grofle Alternative zum Johanneischen ist das Paulinische,
und der Unterschied ist: Wihrend fiir Paulus gleichsam Karfreitag und Ostern die
bedeutsamsten kirchlichen Feiertage sein wiirden, wiren diese fiir "Johannes" Weihnachten
und Pfingsten. "Ist Christus nicht auferstanden, so ist euer Glaube vergeblich”, so spricht der Apostel
Paulus. Und: "Ist Gott fiir uns, wer kann wider uns sein? Der auch seinen eigenen Sohn nicht verschont
hat, sondern hat ihn fiir uns alle dahingegeben — wie sollte er uns mit ihm nicht alles schenken?" Oder:
"Was ich jetzt lebe im Fleisch, das lebe ich im Glauben an den Sohn Gottes, der mich geliebt hat und sich
selbst fiir mich dahingegeben.” Bei Johannes finden wir dhnlich klingende Satze, z.B.: "So sehr hat
Gott die Welt geliebt, dass er seinen eingeborenen Sohn gab, damit alle, die an ihn glauben, nicht verloren
werden, sondern das ewige Leben haben.”, aber es ist hier etwas Anderes gemeint; der Blick richtet
sich nicht auf den Kreuzestod Jesu, und seine Auferweckung wire eine Art von Siegel oder
gottlicher Beglaubigung, sondern: Gott hat uns die Menschenperson Jesus geschickt,
und die den Geist dazu (von Gott) haben, sehen und begreifen, was hier gesehen und
begriffen sein kann.

Wie aber gesagt: Ich will das hier nicht weiter vertiefen, sondern ich betone nur einmal mit
dem Briefschreiber und dem Evangelisten: nicht das Opfer von Jesus, sondern der
Mensch Jesus steht jetzt im Brennpunkt. Von der Art seiner Menschlichkeit, seiner
G o tte s menschlichkeit sind hier die Glaubenden bertihrt. "Das Wort wurde Fleisch = Mensch!"
Und: "Seht, welch ein Mensch!", so sagt selbst Pilatus. Und Jesus selbst? Er spricht im Evangelium
kaum von dem, was er tut, oder davon, dass er einen Opfergang geht, sondern vor allem von
dem, was er ist: Brot, Tur, guter Hirte, Weinstock, Weg, Wahrheit, Leben usw. Oder
gegeniiber Pilatus: "Ich bin dazu geboren und in die Welt gekommen, dass ich fiir die Wahrheit zeugen
soll.” (18,37) Was nun zwar doch eine Art Tun ist, aber ein bis zum Ende durchgehaltenes
Tun mit dem Wort und dem Sein. In diesem Wort und Sein ist das Leben, wie in der
Wahrheit die Freiheit ist (Joh 8,31f.) Und so nun auch in unserem Brief: "vom Wort des Lebens —
und das Leben ist erschienen, und wir haben geschen und bezeugen und verkiindigen euch das Leben, das
ewig ist, das beim Vater war und uns erschienen ist —, was wir gesehen und gehort haben, das verkiindigen
wir auch euch, damit auch ihr mit uns Gemeinschaft habt.” Wenn das Leben und die Freiheit an der
Wabhrheit liegen und die Wahrheit gebunden ist an das Wort, dann miissen die Freiheit und
das Leben verkiindigte sein — dann gibt es auch keine Gemeinschaft unter Menschen
in Wahrheit und Freiheit aufler durch das Wort! Und die Gemeinschaft wiederum ist
essentiell fiir das Leben! Und es gibt auch keine tiefere Gemeinschaft als die im Wort



und der Wahrheit! Wer Gemeinschaft mit andern im Wort und in der Wahrheit besitzt, darf
sich nicht nur gliicklich in einem eher dufleren Sinn schitzen, sondern muss von Herzen froh
und damit auch frei sein! Und was und wo sonst sollte sie sein — die vollkommene Freude! Im
Ubrigen heiBt es hier auch nicht: "damit eure", sondern: "damit unsere Freude vollkommen sei"
— schwer zu sagen, ob das ein einschliefendes "unsere" ist oder ob der oder die Absender des
Briefes von der eigenen Freude nur sprechen; beides hitte durchaus einen Sinn.

Die vollkommene Freude ist der unzerstdrbare vollkommene Frieden, die unendliche Gebor-
genheit, die ungefdhrdete Ruhe im Auge des Sturms — die Gewissheit, ewig mit dem Ursprung
aller Dinge, mit Gott selbst zusammenzugehdren, und zwar so, dass sich alle Sorge eriibrigt,
indem dieser Ursprung sich selbst um uns sorgt (vgl. Mt 6,25ff.; 1 Petr 5,7).

Wie hingt nun aber diese Freude, dieser Frieden mit Jesus zusammen? So, dass Jesus dieses
verkindet hat? Aber wo wire da die Logik? Bzw. welche Vollmacht dazu hat er gehabt?
Eine, die wir ihm zutrauen und glauben? Oder eine, die erwiesen wurde, auf die gleichsam
Gott selber sein Siegel gedriickt haben wiirde? Allerdings hat es Jesus verkiindet, und ohne
eine Beglaubigung vorweisen zu kdnnen — wenn denn seine Krankenheilungen fiir eine solche
nicht gelten kdnnen (auch andere Heiler hat es gegeben, und es hat {iber diese seine
Fahigkeit ja auch Auseinandersetzungen mit skeptischen Pharisdern oder Schrift-
gelehrten gegeben); er hat es aus tiefster Uberzeugtheit verkiindet (oder sollen wir
sagen: in der Kraft eines heiligen Geistes), und er hat in Gleichnissen die Logik dieser
seiner Uberzeugtheit plausibel zu machen versucht. Dabei ist ihm offensichtlich diese Uber-
zeugtheit nicht aus Uberlegung, sondern im Zusammenhang einer ihn iiberwiltigenden
Eingebung gekommen — aber wie sollte dies nun auch andere {iberzeugen, welche auf
das Erlebnis solcher Uberwiltigung nicht zuriickblicken konnten? Und da scheint denn die
Auferweckung von Jesus nach seiner Kreuzigung als eine Art gottliches Siegel gelten zu
kdnnen, und so hat es eben vor allem die paulinische Denkweise verstanden bzw. durchbuch-
stabiert, und Paulus selbst hat ja auch in der Begegnung mit dem Auferweckten seine
eigene grofle Erweckung oder Kehrtwende erlebt. Indessen ist es ja auch hier keinesfalls
anders: Geglaubt werden muss immer! Es gibt keinen einzigen stichhaltigen sozus. objek-
tiven Beweis, es gibt immer nur die einzelne tiberwiltigte Seele! Und es ist sogar so, dass
die Konzentration auf Karfreitag und Ostern eine gewisse Verwirrung neuerlich, namlich eine
Abweichung von dem wieder bringt, das Jesus selbst fiir das Entscheidende hielt: dass das Herz
des allméchtigen Urgrundes oder Schopfers der Welt ein Vaterherz ist im Verhiltnis zu denen,
welche sich resonant als seine Kinder (Jesus sagt: S6hne) empfinden und begreifen und
dementsprechend ihr Leben nun fithren. Diese sind gemdB dem johanneischen Denken die
Geistgeborenen (Joh 1,13; 3,3.6). Und ein weiterer Unterschied ist, dass das Thema der Siinde
bzw. der Stindenvergebung hier von einem in der Mitte stehenden zu einem randstindigen
geworden ist. Das paulinische (und spiter etwa auch das lutherische) Denken kreist geradezu
um Siinde und Vergebung, das johanneische kreist um die in dem doppelten Wortsinne
selbstbewusste Gotteskindschaft — die sich wissende und sich bejahende. Und so wird denn
auch der 1. Johannesbrief gerade an dieser Stelle in besonderer Weise emphatisch: "Seht, welch
eine Liebe hat uns der Vater erwiesen, dass wir Gottes Kinder heiflen sollen — und wir sind es auch! Darum
kennt uns die Welt nicht; denn sie kennt ihn nicht. Meine Lieben, wir sind schon Gottes Kinder; es ist aber
noch nicht offenbar geworden, was wir sein werden. Wir wissen aber: wenn es offenbar wird, werden wir ihm
gleich sein; denn wir werden ihn sehen, wie er ist.” (3,1f.) Das johanneische Denken ist wieder ndher
bei dem Gottes- und Selbstbewusstsein von Jesus, als es das paulinische sein tiberhaupt
konnte (bezeichnenderweise hat sich Paulus fiir das Selbstbewusstsein von Jesus von Grund
auf nicht interessiert!). Es ist nicht kompliziert, sondern sehr einfach, nicht dialektisch,
sondern kategorisch — und ist nicht das Einfache immer auch ein Kennzeichen des
Urspriinglichen und Echten!

(2025)



