
Die vollkommene Freude 
Erster Sonntag nach dem Christfest 

 
 
Was von Anfang an war, was wir gehört haben, was wir gesehen haben mit unsern Augen, was wir betrachtet 
haben und unsre Hände betastet haben, vom Wort des Lebens – und das Leben ist erschienen, und wir haben 
gesehen und bezeugen und verkündigen euch das Leben, das ewig ist, das beim Vater war und uns erschienen 
ist –, was wir gesehen und gehört haben, das verkündigen wir auch euch, damit auch ihr mit uns 
Gemeinschaft habt; und unsere Gemeinschaft ist mit dem Vater und mit seinem Sohn Jesus Christus. Und 
das schreiben wir, damit unsere Freude vollkommen sei. 1 Johannes 1,1-4 
 
Ja, hier klingt sehr das Johannes e v a n g e l i u m  an: Anfang – Wort – gesehen, betastet (Joh 
1,1ff.; 20,25ff.). Es ist klar, dass wir uns hier in denselben Glaubensempfindungen und -vor-
stellungen befinden. Wir können sie als „johanneisch“ bezeichnen, und zwar einerlei, ob wir 
annehmen wollen, dass der Schreiber des Evangeliums und der Schreiber dieses Briefes ein-
unddieselbe Person sind – es kommt darauf nicht an.  

Was indessen ist überhaupt „johanneisch“? Und von was unterscheidet es sich und wodurch? 
Die Beantwortung dieser Frage sollte an sich nicht Gegenstand einer Predigt sein, ich will sie 
trotzdem kurz vornehmen. Die große Alternative zum Johanneischen ist das P a u l i n i s c h e , 
und der Unterschied ist: Während für Paulus gleichsam Karfreitag und Ostern die 
bedeutsamsten kirchlichen Feiertage sein würden, wären diese für „Johannes“ Weihnachten 
und Pfingsten. „Ist Christus nicht auferstanden, so ist euer Glaube vergeblich“, so spricht der Apostel 
Paulus. Und: „Ist Gott für uns, wer kann wider uns sein? Der auch seinen eigenen Sohn nicht verschont 
hat, sondern hat ihn für uns alle dahingegeben – wie sollte er uns mit ihm nicht alles schenken?“ Oder: 
„Was ich jetzt lebe im Fleisch, das lebe ich im Glauben an den Sohn Gottes, der mich geliebt hat und sich 
selbst für mich dahingegeben.“ Bei Johannes finden wir ähnlich klingende Sätze, z.B.: „So sehr hat 
Gott die Welt geliebt, dass er seinen eingeborenen Sohn gab, damit alle, die an ihn glauben, nicht verloren 
werden, sondern das ewige Leben haben.“, aber es ist hier etwas A n d ere s  gemeint; der Blick richtet 
sich nicht auf den Kreuzestod Jesu, und seine Auferweckung wäre eine Art von Siegel oder 
göttlicher Beglaubigung, sondern: Gott hat uns die M e n s c h e n p e r s o n  Jesus geschickt, 
und die den Geist dazu (von Gott) haben, sehen und begreifen, was hier gesehen und 
begriffen sein kann. 

Wie aber gesagt: Ich will das hier nicht weiter vertiefen, sondern ich betone nur einmal mit 
dem Briefschreiber und dem Evangelisten: nicht das O p f e r  von Jesus, sondern der 
M e n s c h  Jesus steht jetzt im Brennpunkt. Von der Art seiner Menschlichkeit, seiner 
G o t t e s menschlichkeit sind hier die Glaubenden berührt. „Das Wort wurde Fleisch = Mensch!“ 
Und: „Seht, welch ein Mensch!“, so sagt selbst Pilatus.  Und Jesus selbst? Er spricht im Evangelium 
kaum von dem, was er t u t , oder davon, dass er einen Opfergang geht, sondern vor allem von 
dem, was er i s t : Brot, Tür, guter Hirte, Weinstock, Weg, Wahrheit, Leben usw. Oder 
gegenüber Pilatus: „Ich bin dazu geboren und in die Welt gekommen, dass ich für die Wahrheit zeugen 
soll.“ (18,37) Was nun zwar doch eine Art Tun ist, aber ein bis zum Ende durchgehaltenes 
Tun mit dem Wort und dem Sein. In diesem Wort und Sein ist das Leben, wie in der 
Wahrheit die Freiheit ist (Joh 8,31f.) Und so nun auch in unserem Brief: „vom Wort des Lebens – 
und das Leben ist erschienen, und wir haben gesehen und bezeugen und verkündigen euch das Leben, das 
ewig ist, das beim Vater war und uns erschienen ist –, was wir gesehen und gehört haben, das verkündigen 
wir auch euch, damit auch ihr mit uns Gemeinschaft habt.“ Wenn das Leben und die Freiheit an der 
Wahrheit liegen und die Wahrheit gebunden ist an das Wort, dann müssen die Freiheit und 
das Leben ve rkün d i g te  sein – dann gibt es auch keine Gem e in s ch a f t  unter Menschen 
in Wahrheit und Freiheit außer durch das Wort! Und die Gemeinschaft wiederum ist 
e s s e n t i e l l  für das Leben! Und es gibt auch keine t i e f e r e  Gemeinschaft als die im Wort 



und der Wahrheit! Wer Gemeinschaft mit andern im Wort und in der Wahrheit besitzt, darf 
sich nicht nur glücklich in einem eher äußeren Sinn schätzen, sondern muss von Herzen froh 
und damit auch frei sein! Und was und wo sonst sollte sie sein – die vollkommene Freude! Im 
Übrigen heißt es hier auch nicht: „damit e u r e “, sondern: „damit u n s e r e  Freude vollkommen sei“ 
– schwer zu sagen, ob das ein einschließendes „unsere“ ist oder ob der oder die Absender des 
Briefes von der e i g e n e n  Freude nur sprechen; b e i d e s  hätte durchaus einen Sinn.   

Die vollkommene Freude ist der unzerstörbare vollkommene Frieden, die unendliche Gebor-
genheit, die ungefährdete Ruhe im Auge des Sturms – die Gewissheit, ewig mit dem Ursprung 
aller Dinge, mit Gott selbst zusammenzugehören, und zwar so, dass sich alle Sorge erübrigt, 
indem dieser Ursprung sich selbst um uns sorgt (vgl. Mt 6,25ff.; 1 Petr 5,7).  

Wie hängt nun aber diese Freude, dieser Frieden mit J e s u s  zusammen? So, dass Jesus dieses 
v e r k ü n d e t  hat? Aber wo wäre da die Logik? Bzw. welche Vollmacht dazu hat er gehabt? 
Eine, die wir ihm zutrauen und glauben? Oder eine, die erwiesen wurde, auf die gleichsam 
Gott selber sein Siegel gedrückt haben würde? Allerdings hat es Jesus verkündet, und o h n e  
eine Beglaubigung vorweisen zu können – wenn denn seine Krankenheilungen für eine solche 
n i c h t  gelten können (auch andere Heiler hat es gegeben, und es hat über diese seine 
Fähigkeit ja auch A u s e i n a n d e r s e t z u n g e n  mit skeptischen Pharisäern oder Schrift-
gelehrten gegeben); er hat es aus tiefster Ü b e r z e u g t h e i t  verkündet (oder sollen wir 
sagen: in der Kraft eines heiligen Geistes), und er hat in G l e i c h n i s s e n  die Logik dieser 
seiner Überzeugtheit plausibel zu machen versucht. Dabei ist ihm offensichtlich diese Über-
zeugtheit nicht aus Ü b e r l e g u n g , sondern im Zusammenhang einer ihn überwältigenden 
E i n g e b u n g  gekommen – aber wie sollte dies nun auch a n d e r e  überzeugen, welche auf 
das Erlebnis solcher Überwältigung n i c h t  zurückblicken konnten? Und da scheint denn die 
A u f e r w e c k u n g  von Jesus nach seiner Kreuzigung als eine Art göttliches Siegel gelten zu 
können, und so hat es eben vor allem die paulinische Denkweise verstanden bzw. durchbuch-
stabiert, und Paulus selbst hat ja auch in der B e g e g n u n g  mit dem Auferweckten seine 
eigene große Erweckung oder Kehrtwende erlebt. Indessen ist es ja auch hier keinesfalls 
anders: Geglaubt werden muss i m m e r ! Es gibt keinen einzigen stichhaltigen sozus. objek-
tiven Beweis, es gibt immer nur die einzelne überwältigte S e e l e !  Und es ist sogar so, dass 
die Konzentration auf Karfreitag und Ostern eine gewisse Verwirrung neuerlich, nämlich eine 
Abweichung von dem wieder bringt, das Jesus selbst für das Entscheidende hielt: dass das Herz 
des allmächtigen Urgrundes oder Schöpfers der Welt ein Vaterherz ist im Verhältnis zu denen, 
welche sich resonant als seine Kinder (Jesus sagt: Söhne) empfinden und begreifen und 
dementsprechend ihr Leben nun führen. Diese sind gemäß dem johanneischen Denken die 
Geistgeborenen (Joh 1,13; 3,3.6). Und ein weiterer Unterschied ist, dass das Thema der Sünde 
bzw. der Sündenvergebung hier von einem in der Mitte stehenden zu einem randständigen 
geworden ist. Das paulinische (und später etwa auch das lutherische) Denken kreist geradezu 
um Sünde und Vergebung, das johanneische kreist um die in dem doppelten Wortsinne 
selbstbewusste Gotteskindschaft – die sich wissende und sich bejahende.  Und so wird denn 
auch der 1. Johannesbrief gerade an dieser Stelle in besonderer Weise emphatisch: „Seht, welch 
eine Liebe hat uns der Vater erwiesen, dass wir Gottes Kinder heißen sollen – und wir sind es auch! Darum 
kennt uns die Welt nicht; denn sie kennt ihn nicht. Meine Lieben, wir sind schon Gottes Kinder; es ist aber 
noch nicht offenbar geworden, was wir sein werden. Wir wissen aber: wenn es offenbar wird, werden wir ihm 
gleich sein; denn wir werden ihn sehen, wie er ist.“ (3,1f.) Das johanneische Denken ist wieder näher 
bei dem Gottes- und Selbstbewusstsein von Jesus, als es das paulinische sein überhaupt 
k o n n t e  (bezeichnenderweise hat sich Paulus für das Selbstbewusstsein von Jesus von Grund 
auf nicht interessiert!). Es ist nicht kompliziert, sondern sehr einfach, nicht dialektisch, 
sondern kategorisch – und ist nicht das Einfache immer auch ein Kennzeichen des 
Ursprünglichen und Echten! 

(2025)           


