Als aber erschien die Freundlichkeit und Leutseligkeit Gottes
Erster Tag des Christfests

Als aber erschien die Freundlichkeit und Leutseligkeit Gottes unseres Heilandes, rettete er uns — nicht um der Werke
willen der Gerechtigkeit, die wir getan hatten, sondern nach seiner Barmherzigkeit durch das Bad der Wiedergeburt
und Erneuerung im heiligen Geiste, welchen er ausgegossen hat iiber uns reichlich durch Jesus Christus, unsern
Heiland, auf dass wir durch desselben Gnade gerecht und Erben seien des ewigen Lebens nach der Hoffuung. Das ist
gewisslich wahr. Titus 3,4-8

So schreibt der Apostel im Brief an Titus. Das bezieht sich nicht gerade auf die Geburt, es bezieht
sich auf das wirkliche Dagewesensein eines ganz besonderen Heilbringers in der Geschichte
der Menschheit. — Jesus Christus, unser Heilbringer, unser "Heiland"! Wir sprechen heute — aufer
in alten Liedern in unserem Gesangbuch — nicht mehr vom "Heiland". Dieser Begriff war einmal die
erste typisch deutsche Bildung eines Hoheitstitels fiir Jesus. "Christus" ist ja nur das griechische
Wort fiir das hebraische "Messias", d.h. "der Gesalbte", "der Kdnig", und auch "K&nig" war allerdings
unter unseren Vorfahren als Titel fiir Jesus gebrduchlich. Aber das erste Buch, das in deutscher
Zunge die Heldentaten — und anders kann man es nicht sagen — von Jesus besang, war der im 9.
Jahrhundert irgendwo hier in unserer Gegend, jedenfalls im Niedersachsenlande entstandene

"Heliand", eben der "Heiland".

Im Advent, vielleicht auch zum Weihnachtsfest singen wir mit einer gewissen Inbrunst "O wohl dem
Land, o wohl der Stadt, so diesen Kénig bei sich hat" oder "Ihr Michtigen auf Erden, nehmt diesen Kénig an”
oder "Dein Kénig kommt in niedern Hiillen” oder "Du Kénig der Ehren, Herrscher der Heerscharen,
verschmihst nicht zu ruhn in Marien Schof” — und dann auch: "o lasset uns anbeten den Konigl". Aber es
liegt darin fiir uns gar kein Ernst; es ist lediglich eine Art weihnachtlicher Folklore. Es liegt darin fiir
uns deshalb nicht mehr ein Ernst, weil wir so nicht mehr empfinden und denken. Wer einen Konig
hat, ist Monarchist. Wir aber missen seit bereits einem Jahrhundert als demokratisch
Umerzogene gelten; wir kdnnen keine hehren Gefithle mehr haben, wenn wir einen Konig
besingen. Und wir kommen auch nicht aus der Sache heraus, indem wir etwa behaupten, wir seien
Demokraten allein in der Politik, aber nicht in der Religion; denn eine Mentalitit ist nicht teilbar!
Ein Demokrat, wie es in der amerikanischen Unabhingigkeitserkldrung gesagt wird, sucht sein Heil
und sein Gliick auf seine eigene, persdnliche Weise; er ist sein eigener Herr, und er trigt
tiberhaupt die Verantwortung fiir alles, was ihn und seine Lebensbedingungen angeht — nicht nur in
einem iiberschaubaren Umfeld und nicht nur in gewissen duleren Dingen, sondern insgesamt und
zutiefst. Er bedarf keines "Erretters", er bedarf keiner "Wiedergeburt", er bedarf keiner "Erneuerung
durch einen heiligen Geist"; er hofft auch nicht auf ein "ewiges", sondern er arbeitet an einem
besseren zeitlichen Leben. Er kann in der Realitit dieses seines Daseins gar nicht zu den
Gefolgsleuten von Jesus gehdren, wie das in jenem altdeutschen "Heliand"-Buch noch in
eindriicklicher Weise dargestellt wird! Das wiirde ihm inzwischen nur genierlich, ja sogar fahrléssig
sein miissen! Alles, was ihn und sein Leben betrifft, ist ihm am Ende gleichsam viel zu wichtig, um es
einem gekreuzigten Christus oder einem letztlich doch unsichtbaren Gott tiberlassen zu kdnnen!
Und insofern hatte wohl auch Napoleon recht, als er bei seiner Begegnung mit Goethe am 2.
Oktober 1808 in Erfurt die AuBerung tat: "Was will man heute noch mit grofen Schicksalsgeschichten, die
Politik ist das Schicksal!” Die Politik ist das Schicksal, und die Politik hat lange entschieden, wie
wir allesamt denken und sogar auch empfinden; dass wir eben politisch und religiés keine
Monarchisten mehr sind und auch sein nicht mehr wollen!

Im Ubrigen, und das ist der viel tiefere Ernst: Die Demokratie ist von Anfang an auf ein angebliches
Naturrecht gegriindet, die Monarchie aber auf so etwas wie Gottesgnadentum und den
Geist. Die Natur und der Geist aber, wie es der Apostel Paulus schon sagt, sind immer nur
widereinander, und der Mensch steht immer nur entweder auf der einen oder auf der anderen
Seite! Und wenn wir dieses "Naturrecht" auf freie Selbstbestimmung und -verantwortung seit



Jahrhunderten schon fiir das Selbstverstindlichste von der Welt halten: das Selbstverstiandlichste
von der Welt muss aus der Perspektive des Reiches Gottes zugleich immer auch das Fragwiirdigste
sein!

Natur und Geist, Gott und Welt gegeneinander — und da soll Weihnachten ein Fest, das Fest des
Friedens noch sein? Weihnachten ist das Fest des Friedens — es fragt sich nur, wie wir’s
verstehen! Es ist bemerkens- und nachdenkenswert, dass der Gesang der Engel iiber den
bethlehemitischen Feldern in drei unterschiedlichen Fassungen auf uns gekommen ist. "Ehre sei Gott
in der Héhe und Friede auf Erden und den Menschen ein Wohlgefallen!” Das ist die uns Protestanten
vertraute. Aber so hitte dieser Gesang mit unserer Weltwirklichkeit heute so wenig zu tun, wie es
schon damals der Fall war — er hitte lediglich etwas mit unserer natiirlichen Sehnsucht zu tun.
Wohlgemerkt: mit unserer nattirlichen, nicht mit unseren geistlichen Sehnsucht! Unsere
natiirliche Sehnsucht geht auf Ungestortheit und Ruhe, am Ende sogar auf eine "goldene Zeit" fiir

die Welt.
Nicht lange vor der Geburt Jesu schrieb der romische Dichter Vergil seine 4. Ekloge:

"Jetzt ist die letzte Zeit nach dem Lied der Sibylle gekommen,
und es beginnt von neuem der Zeiten geordnete Folge,

jetzt kehrt wieder die Jungfrau, es kommt das Reich des Saturnus,
jetzt steigt nieder ein neues Geschlecht aus himmlischen Héhen.
Da nur blick auf des Knaben Geburt mit gnidigem Auge,
welcher ein Ende der eisernen bringt und den Anfang der goldnen
Zeit fiir die Welt,

.. ithn werden sie staunend betrachten.

Frieden bringt er der Welt, mit des Vaters Kraft sie regierend.

Auf nun, Juppiters Spross, du liebes gottliches Kindlein,

schon kommt niher die Zeit, nimm an die erhabene Wiirde!
Sieh die gewaltige Last der Welt sich kriimmen und beben,
Linder und Meeresweiten zugleich und die Tiefen des Himmels,
sieh, wie alles sich freut der goldenen Zeit, die bevorsteht!"

Aber dies war nicht einmal auf einen fir Vergil grofen unbekannten Heilbringer, sondern auf
den ja auch in der Weihnachtsgeschichte erwihnten rémischen Kaiser Augustus gemiinzt. Und
nun denken wir nur nicht: Nun ja, da hat er sich eben geirrt, und in Wirklichkeit ist es Jesus
gewesen, und das mit dem "Goldenen Zeitalter" und dem Weltfrieden und der um sich greifenden
Zivilisiertheit, das ist und bleibt auch unsere christliche Hoffnung! Nein, sondern es ist beide
Male ein vollkommen verschiedenes Muster! Und wenn wir dann auch noch wahrnehmen, dass
Jesus ausdriicklich nicht der von Israel erwartete religids-politische Messias sein wollte, dann stehen
sich diese beiden Muster gegeniiber wie Christus und der Versucher, wie Christus und Antichrist,
wie Geist und Natur, wie Kultur und Zivilisiertheit, wie Gottessinn und Weltsinn!

Der Jesus-Frieden ist etwas vollkommen Anderes als der Kaiser-Augustus-Frieden, der Geist als die
Natur, die Kultur als die Zivilisiertheit, Gott als die Welt! Und das vergessen leider die Christen
immer von Neuem. Vielleicht haben sie es aber auch noch niemals so richtig begriffen! Und
gerade wohl deshalb auch diese drei verschiedenen Uberlieferungen des Gloria- und
Friedensgesanges der Engel!

"Ehre sei Gott in der Héhe und Friede auf Erden den Menschen seines Wohlgefallens.” Dies ist der
urspriingliche Text, in welchem sogleich eine deutliche Einschrinkung liegt! Nein, nicht fiir alle
Menschen, sondern fiir die, welche Gott als die Seinen erkennt! Aber Gott erkennt auch nicht die
als die Seinen, welche sich etwa redlich bemiihen, solche welche ihm aus unerfindlichen Griinden
gefallen! Und insofern auch: kein Mensch kann ihn sich nehmen oder verdienen, diesen
himmlischen Frieden der unzerstdrbaren Gemeinschaft mit Gott schon jetzt auf der Erde; er ist



reines Geschenk und er ist tiber alle Vernunft! Und wer ihn erlebt, weiff ja ohne Weiteres auch: es
ist weder ein sozialer noch ein politischer Frieden.

Diese spitere, uns aus der Lutherbibel bekannte Fassung (Luther kannte fiir seine Ubersetzung
damals keinen anderen griechischen Text): "Friede auf Erden und den Menschen ein Wohlgefallen!" klingt
demgegeniiber nun doch allzu sehr nach dem Frieden unserer natiirlichen Sehnsucht, aber sie hat
deutlich mit dem nichts zu tun, was dann Jesus wirklich gebracht und gesagt hat, wenn es da etwa
heiBt: "Meint nicht, ich wire gekommen, Frieden zu bringen. Ich bin nicht gekommen, Frieden zu bringen,
sondern das Schwert" — ndmlich Entzweiung bis in die Familien hinein, und Jesus ist ja auch selbst, wie
es das Evangelium zeigt, mit seiner Familie tGber die gesamte Zeit seines Wirkens zerstritten
gewesen. Oder wenn Jesus im Johannesevangelium sagt: "Meinen Frieden gebe ich euch. Nicht gebe ich,
wie die Welt gibt.” Gottesfriede ist kein Weltfriede! Und es ist nicht nur ein erheblicher Unterschied
zwischen den beiden, sondern: Wer den Weltfrieden sucht, wird den Gottesfrieden kaum finden.
Und wer den Gottesfrieden sucht, wird den Weltfrieden nicht haben! Es ist die Natur, es ist unser
unmittelbares Gefiihl, welche den Weltfrieden wollen; und es ist die romische (oder in der neueren
Zeit die amerikanische) Zivilisationspolitik, welche ihn zu verwirklichen sucht. Und es ist der
Gottesfriede, welchen Jesus und welchen der Geist will und welchen im besten Falle eine
hochstehende Kulturpolitik, zum mindesten aber eine wahrhaftige christliche Kirche zu beférdern
oder zu unterstiitzen versucht. Und was ist dieser Gottesfriede? Er ist die vollstindige
Beruhigtheit dariiber, dass Gott meiner Seele gut ist — ganz unabhingig von dem, was an mir etwas
taugt oder was ich getan oder nicht getan hab; dass er das, was an dieser meiner Seele nicht gut
ist, nicht ansehen will; dass er selbst mich von innen her zurechtbringen will und auch wird, und
dass er mich schliefilich einmal auch mit Leib und Seele vollendet. Diese Gewissheit aber muss fiir
mich eine unendliche Entlastung, Befreiung und Ermutigung sein! Das ist recht eigentlich der
Friede, welchen das Evangelium meint. Und dieser Friede hat des Weiteren auch seinen Wert und
Sinn in sich selbst; und wer ihn nun etwa zu einem Instrument fiir den Weltfrieden wiederum
machte, der wiirde ihn nur schwerwiegend missbrauchen!

Die dritte Fassung aber ist die der frithkirchlichen lateinischen Bibel. Dort heifit es: "Friede auf
Erden bei den Menschen, die guten Willens sind!" Das ist eine moralisierende Fassung, so liefe sich
sagen. Hier wird nun doch wieder eine Bedingung gestellt fiir den Frieden und die Gemeinschaft mit
Gott, die von menschlicher Seite her erfiillt werden muss — nicht gute Werke zwar, aber eine
Anstrengung, ein guter Wille zumindest! Aber auch das wiirde nun dem widersprechen, was
wir sonst tberall im Evangelium finden. Wie etwa Paulus es sagt: "Gott wirkt unter euch beides, das
Wollen und das Vollbringen!" Auch das Wollen bereits kommt von Gott! Und er herrscht insofern fiir
einen Christen wahrhaftig monarchisch!

Und insofern eben muss es auch dabei bleiben: "Friede auf Erden bei den Menschen seines
Wohlgefallens!" Friede bei den Menschen, deren Herz Gott selber fiir seine Barmherzigkeit
aufschlieBt! Die seine "Freundlichkeit und Leutseligkeit” zu empfinden vermdgen! Die dafiir eine
Antenne besitzen oder eine — wenn auch noch so tief verborgene — Sehnsucht! Denen soll es nun
aufgehen! Denen soll es durch Jesus immer deutlicher werden, was das fiir eine Entlastetheit, aber
auch Klarheit und Kraft meint, in der unzerstorbaren Gemeinschaft mit dem ewigen Gott leben zu
kénnen! Und wenn sie in diesem Sinne gottes- und selbstbewusst leben, dann leben sie in dieser
Welt wie im ruhigen Auge des Sturms! Mit Paul Gerhardt: "Die Welt ist mir ein Lachen mit ihrem grofen
Zorn, sie ziirut und kann nichts machen, ihr Miihen ist verlorn. Die Triibsal triibt mir nicht mein Herz und
Angesicht, das Ungliick ist mein Gliick, die Nacht mein Somnenblick.” Oder in einer anderen Strophe: "Sollt
uns Gott nun kénnen hassen, der uns gibt, was er liebt iiber alle Maflen? Gott gibt, unserm Leid zu wehren, seinen
Sohn aus dem Thron seiner Macht und Ehren.”

Ja, aus dem Thron seiner Macht und Ehren! Vielleicht finden wir als Christen in dieser spiten
Weltzeit doch noch einmal den Mut, entgegen dem Zeitgeist und aus tiefstem Herzen
Monarchisten zu werden und es nicht nur aus Folklore, sondern mit Ernst es zu singen: "Du Kénig

der Ehren, Herrscher der Heerscharen ..."
(2019)

3



