Sachwalterschaft
Dritter Sonntag im Advent

Dafiir halte uns jedermann: fiir Diener Christi und Haushalter siber Gottes Geheimnisse. Nun fordert man
nicht mehr von den Haushaltern, als daf sie fiir treu befunden werden. Mir aber ist's ein Geringes, dass ich
von euch gerichtet werde oder von einem menschlichen Gericht; auch richte ich mich selbst nicht. Ich bin mir
zwar nichts bewusst, aber darin bin ich nicht gerechtfertigt; der Herr ist's aber, der mich richtet. Darum
richtet nicht vor der Zeit, bis der Herr kommt, der auch ans Licht bringen wird, was im Finstern verborgen
ist, und wird das Trachten der Herzen offenbar machen. Dann wird einem jeden von Gott seine Beurteilung
zuteil werden. 1. Korinther 5,1-4

Was haben solche Texte tiberhaupt mit der Adventszeit zu tun? Die Antwort ist: alles! Es sei
denn, man wire der tiblichen Verwechslung von Advents- und Vorweihnachtszeit erldgen.
Vorweihnachtszeit ist Vorbereitung und Einstimmung im Blick auf den im Kirchenjahr wieder
einmal anstehenden Jahrestag der Geburt Jesu Christi, Advent dagegen bedeutet
die Erwartung einer anderen Welt! Advent bedeutet, dass einem die tatsdchlich bestehende
Welt eine kaum mehr zu ertragende ist — bedeutet das Bewusstsein, sich in einem
unbedingt einmal zu beendenden Provisorium zu befinden, und bedeutet allerdings auch
die Erwartung, die Hoffnung: niemals menschliche, aber Gottes Kraft wird dieses
Provisorium — und vielleicht schon in Bilde — beenden.

Von der Haushalterschaft, die das ihr von Gott Anvertraute bewahren und hochhalten soll, ist
hier die Rede. Und auch in der dergleichen wie Haushalterschaft muss ja dieses
Voriibergehende, dieses Provisorische stecken! Haushalterschaft ist nicht endgiiltige
Ubernahme der Geschifte des Figners, sondern Haushalterschaft ist Betrautsein mit
diesen Geschiften fiir eine Zeit, welche eine befristete ist. Und da darf es eben auch nicht so
zugehen, wie es in der Politik mittlerweile der Regelfall ist: man lésst sich wihlen — von dem
eigentlichen Eigner, dem Volk, man lisst sich die Haushalterschaft tibergeben, und dann
benimmt man sich, als wire man selber der Eigner, und schaltet und waltet, wie einem
gutdiinkt.

Aber sind denn Politiker — um dabei kurz zu bleiben — nicht vor allem ihrem »Gewissen«
verpflichtet? Und ist »Volkesstimme« tatsdchlich so ohne weiteres »Gottesstimme«, wie der
Volksmund behauptet? Dann wire es ja gerechtfertigt, mit schmeichelnden Programmen
Wihlerstimmen zu fangen und anschlieBend »sein eigenes Ding durchzuziehen«? Aber es wire
zugleich auch verlogen, und wenn verlogen, dann auch ganz sicher nicht durch Gott oder
Gewissen gedeckt! Die »Volkesstimme« wird ja beispielsweise kaum die »obergrenzenlose«
Aufnahme von Fliichtlingen aus anderen Vélkern von ihrer politischen Fithrung erwarten —
sie wiirde dann ja ihre eigene Abschaffung erwarten bzw. eben die Abschaffung des Volkes.
Und vom Volk hat die Regierung doch das Mandat! Dem Volk hat sie sich verpflichtet! Das
Volk ist — in einer Demokratie jedenfalls — der Souverdn! Und auf welchem Wege befindet
sich also eine politische Fithrung, welche nach der Devise handelt: wir miissen das jetzt
machen, einerlei was das Volk will oder nicht will? Die Bundeskanzlerin Merkel, die auch in
anderen Zusammenhingen schon zugegeben hat, ausdriicklich und wissend gegen den
Volkswillen zu handeln, hat, wie ich dieser Tage irgendwo las, auf Kritik an ihrer
eigenmichtigen Fliichtlingspolitik die Antwort gegeben: »Ist mir egal, ob ich schuld am Zustrom der
Fliichtlinge bin. Nun sind sie eben da.« (So sprechen eigentlich nur absolutistische Herrscher!)

Auch bei den Aposteln hat es eine Wahl ja gegeben und demgemif ein Mandat, einen
Auftrag, eine Wahl némlich und einen Auftrag durch Christus — wie Jesus es im
Johannesevangelium ausspricht: »Nicht ihr habt mich erwihlt, sondern ich habe euch erwihlt und



bestimmt, dass ihr hingeht und Frucht bringt und eure Frucht bleibt.« Auch die Apostel wiirden es so
machen kdnnen wie in der Politik (und ihre Nachfolger haben es auch oft so gemacht):
Jetzt haben wir, jetzt hat die Kirche das Sagen, und jetzt machen wir einmal, was wir fiir
das Richtige halten. Sondern Paulus sagt: Ausschlieflich treue Haushalter des uns
Anvertrauten wollen wir sein! Wir wollen das Vertrauen rechtfertigen, das der uns
setzte, der uns erwihlte!

Und kann es einen Zweifel dariiber geben, was der die Apostel erwihlt Habende wollte?
Kann es einen Zweifel dariiber geben, was das Volk von seiner gewihlten Regierung gewollt
hat? Auf alle Fille doch nicht ein Taktieren und hin und her Uberlegen, sondern etwas
Gerades, namlich die Befolgung des Auftrages, wie diese Beauftragung sogar ein Schwur noch
besiegelt: »Ich schwére, dass ich meine Kraft dem Wohle des deutschen Volkes widmen, seinen Nutzen
mehren, Schaden von ihm wenden, das Grundgesetz und die Gesetze des Bundes wahren und verteidigen,
meine Pflichten gewissenhaft erfiillen und Gerechtigkeit gegen jedermann iiben werde. <

Die Apostel haben allerdings ihren Auftrag nicht von einem Volk, nicht von Menschen.
Sie haben einen anderen Souverin. Paulus hat an einer anderen Stelle geschrieben (Gal 1,10):
»Predige ich denn jetzt Menschen oder Gott zuliebe? Oder suche ich Menschen gefillig zu sein? Wenn ich
noch Menschen gefillig wire, so wire ich Christi Knecht nicht.« Und dasselbe meint er auch hier,
wenn er sagt: »Mir ist's ein Geringes, dass ich von Menschen gerichtet werde oder von einem menschlichen
Gericht« (auf Neudeutsch: was Menschen von mir denken, das geht mir sonstwo vorbei). Und
er fiigt sogar noch hinzu: selbst auf mein eigenes Urteil ist kein Verlass! Sondern ich stehe
allein unter dem Urteil und Gericht Christi und Gottes. Und wenn Paulus sagt: Christi, so
kann es da ohnehin nicht mehr ein Ausweichen geben; denn wir wissen, was Christus
gesagt und wie er gelebt und was er von uns gewollt hat! Sprichen wir demgegeniiber
ausschlieflich von »Gott«, so legten wir es uns auch gern immer so aus, wie wir es gerade
»empfinden« und brauchen.

»Haushalter« — wir sollten vielleicht besser noch »Sachwalter« sagen! Denn offensichtlich ist
nicht so sehr das Wirtschaftliche oder das gute Wirtschaften hier bei Paulus im Spiel (in
der Politik wire das durchaus ja ein Thema!), sondern der moralische Ernst oder das
Recht! Immerhin wiirden wir uns auch tiber gute Haushalterschaft im Sinne von Wirtschaft
im Zusammenhang mit dem Evangelium Gedanken zu machen vermdgen, auch hier kann es
gelegentlich um dergleichen wie die Ausgewogenheit oder das Einhalten der Mitte zwischen
Knauserigkeit und Verschwendung ja gehen, und wir kdnnten dies sogar an Jesus selbst
exemplifizieren, der da auf der einen Seite bedenkenlos ausgestreut hat (wie ja Gott selbst,
wie er sagt, Gutes unterschiedslos an Gute wie auch Bose verteilt), auf der anderen Seite aber
auch fordert: »Werft eure Perlen nicht vor die Siiue!«

Wir leben nicht im Reich Gottes, wir leben lediglich in seiner Erwartung — und zunehmend in
seiner dringenden Erwartung sogar! Aber gerade darum sollen und diirfen wir nicht
nachliassig werden, die Ziigel schleifen lassen oder uns nach dem Motto verhalten: Jetzt ist
bald ohnehin alles egal — lasst uns essen und trinken; denn morgen sind wir tot bzw. morgen
ist ohnehin alles ganz anders! Gerade der Apostel Paulus weifl sehr genau, an was fiir eine
Gemeinde er schreibt in seinem »Brief an die Korinther«! »Das Reich Gottes ist anders —
weshalb sollen wir uns tiberhaupt noch an Gesetze halten (Christus ist doch schlieBlich des
Gesetzes Ende!), weshalb an herkdmmliche Sitten, an sog. 'gute Gebriuche', die doch lediglich
— die '68er' wiirden sagen — das 'Establishment' reprisentieren« - schon in der frithen
korinthischen Christengemeinde hat es mit solchen Argumenten Freiziigigkeiten — auch und
gerade sexuelle Freiziigigkeiten — gegeben, wie man sie durchaus mit den entsprechenden
Bewegungen in den 60er Jahren zu vergleichen vermdchte!



Aber das dreht nun eben Paulus genau um: Gerade die Ahnlichkeit jetzt mit dem
Gottesreich dann, welche wir darstellen oder zeigen, qualifiziert uns als Biirger dieses
Reiches! Wir haben ja in der Wirklichkeit gar nichts mit dem kommenden Reich Gottes
zu tun, wenn wir nicht mit ihm zumindest eine Ahnlichkeit haben oder zunehmend
gewinnen — wenn wir zu ihm gar nicht passen! Oder mit einem Gleichnis von Jesus
gesprochen: Es wird dann doch sein, daf# wir in den grofien Festsaal gar nicht eintreten
kénnen, weil wir plotzlich vor einem Tursteher stehen und der zu uns sagt: Freundchen, wie
sichst du denn aus! Das ist aber nicht das fiir diese Feier passende »Outfit«! Und dann hilft
es auch nichts, wie ein trauriger Hund aus den Augen zu gucken! Dann zeigt der Tiirhiiter
nur auf das Schild mit dem Hund an der Seite, auf welchem wir lesen: »Wir miissen leider
draufen bleiben.«

Es geht natiirlich in der Sache nicht wie im Gleichnis um das duflere, sondern es geht um
das innere »Outfit«<: um Charakter und Haltung, Treue, Zuverlassigkeit und Standfestigkeit
und dgl., und dass da niemand vollkommen sein wird, ist ja ebenfalls allemal klar und
tiberhaupt nicht der Punkt — aber schon dass einer nach Vollkommenheit sich sehnte
und strebte statt gleichgiiltig in den Tag nur zu leben, wire entscheidend!

Der Apostel Paulus setzt sich ganz dem Gericht Gottes und Christi aus statt seiner eigenen
Meinung oder seinem Gutdiinken (I did it my way<), und es interessiert ihn eben auch
iberhaupt nicht, was die anderen denken! Und wiirden so in einer Gesellschaft oder in einer
Gemeinschaft sich alle verhalten — was fiir eine hochstehende, was fiir eine glinzende
Gesellschaft miisste das sein! Stattdessen schauen wir gewdhnlich dngstlich zur Seite: Was
kénnte, wenn ich das und das tue, der und der von mir denken? In was fiir eine Schublade
wiirde ich da mdglicherweise geraten, wenn ich die und die AuBerung mache? Und so wird die
gewdhnliche Gesellschaft beherrscht durch ein allgemeines Sichverbiegen oder -verstellen.
Kann einer sich wohlfiithlen in einer solchen Gesellschaft? Unmdglich! Denn wir kdnnen
uns immer nur wohlfiihlen in einer Gesellschaft, in welcher wir unbefangen geradeheraus zu
sprechen und zu handeln vermdgen, dabei von der Gewissheit getragen, dass diese
Gesellschaft unter einem Heiligsten, ndmlich der Wahrhaftigkeit steht! Und wenn eine
Gesellschaft dieses Heiligste iiberhaupt nicht mehr kennt — wenn sie mdglicherweise von
allem Heiligen entleert bereits ist, dann miissen wir uns wohl oder tibel wohlfiihlen in
einer virtuellen Gesellschaft! Dann miissen wir im Verborgenen eine Gemeinschaft oder
Geselligkeit pflegen, welche dieses Kennzeichen noch hat, unter denen das Leben lebenswert
ist! Wir denken dann vielleicht an bestimmte Vorfahren, von denen wir wissen, wie sie mit
geradem Sinn ihr Leben bestanden oder an andere — mdglichst reale — Helden, aus Biichern,
welche wir lesen, mdglicherweise. Helden vielleicht eher aus der Vergangenheit als aus der
Gegenwart auch (und mit fallt bei dieser Gelegenheit immer ein, dass eine gute englische
Bibliothek zum allergréften Teil aus Lebensbeschreibungen, aus Biographien besteht, d.h. in
ihr Menschen prisent sind, welche ihr Leben wenn nicht geradezu meisterten, so doch tapfer
und idealistisch bestanden, wiahrend bei uns an der Stelle eher Romane, und d.h. auf alle Fille
Phantasieprodukte wohl stehen — aber selbst solche wiirden einen ja noch aufbauen kdnnen).

Wie werden wir einmal dastehen — am Ende, vor dieser Eingangstiir, diesem Festsaal? Was
werden wir sagen, falls wir gefragt werden sollten: was hast du aus deinem Leben gemacht? was
hast du aus dir selber gemacht oder werden lassen? Und dann wird es ja ziemlich
uninteressant sein, was wir vielleicht fiir gute Zwecke gespendet haben und dass wir uns
gewOhnlich nicht gegen die Gebote vergingen! Denn es wird uns nach aller Voraussicht nun
klar: Gott hatte bei unserer Erschaffung nicht die Idee von so etwas wie Biedermdnnern im
Kopf, die sich in erster Linie um das lhre nur kiimmern und ansonsten einigermafien
ehrfiirchtig und anstindig bleiben, sondern dass wir stolz-tapfer seine Menschen sein



sollten! Uns mit unserem Sein aussetzen und auch einsetzen sollten! Das wollte
eigentlich sein Vaterherz freuen und es immer wieder zum Springen bewegen!

Es wird einmal einem jeden von Gott seine Beurteilung zuteil, so lautet der letzte Satz in
dem Abschnitt. Ich denke auch immer einmal an die Spriichesammlung der altgermanische
Edda, deren vielleicht beriihmtesten Spruch es dort in zwei Fassungen gibt:

»Das Vieh stirbt, die Freunde sterben.

Eudlich stirbt man selbst;

doch nimmer mag ihm der Nachruhm sterben,
welcher sich guten gewann.«

»Das Vieh stirbt, die Freunde sterben.
Endlich stirbt man selbst;

doch eines weifl ich, das immer bleibt:
das Urteil iiber den Toten.«

Das driickt noch einmal von einer anderen Seite her aus, wie bedeutungslos alle
vordergriindige Anerkennung und alles vordergriindige Ansehen doch ist. Und wiinschen wir
uns etwa das als den letzten Spruch tiber uns: Er lieB sich nie etwas zuschulden kommen?
Oder nicht doch lieber: er setzte sich aus und er setzte sich ein?

(2015)



