
 

 1 

Sachwalterschaft 
Dritter Sonntag im Advent 

 
 
Dafür halte uns jedermann: für Diener Christi und Haushalter über Gottes Geheimnisse. Nun fordert man 
nicht mehr von den Haushaltern, als daß sie für treu befunden werden. Mir aber ist's ein Geringes, dass ich 
von euch gerichtet werde oder von einem menschlichen Gericht; auch richte ich mich selbst nicht. Ich bin mir 
zwar nichts bewusst, aber darin bin ich nicht gerechtfertigt; der Herr ist's aber, der mich richtet. Darum 
richtet nicht vor der Zeit, bis der Herr kommt, der auch ans Licht bringen wird, was im Finstern verborgen 
ist, und wird das Trachten der Herzen offenbar machen. Dann wird einem jeden von Gott seine Beurteilung 
zuteil werden. 1. Korinther 5,1-4 

 
Was haben solche Texte überhaupt mit der Adventszeit zu tun? Die Antwort ist: alles! Es sei 
denn, man wäre der üblichen Verwechslung von Advents- und Vorweihnachtszeit erlägen. 
Vorweihnachtszeit ist Vorbereitung und Einstimmung im Blick auf den im Kirchenjahr wieder 
einmal anstehenden J a h r e s t a g  d e r  G e b u r t  J e s u  C h r i s t i , Advent dagegen bedeutet 
die Erwartung einer anderen W e l t ! Advent bedeutet, dass einem die tatsächlich bestehende 
Welt eine kaum mehr zu e r t r a g e n d e  ist – bedeutet das Bewusstsein, sich in einem 
unbedingt einmal zu beendenden P r o v i s o r i u m  zu befinden, und bedeutet allerdings auch 
die Erwartung, die Hoffnung: niemals menschliche, aber G o t t e s  Kraft wird dieses 
Provisorium – und vielleicht schon in Bälde – beenden. 

Von der Haushalterschaft, die das ihr von Gott Anvertraute bewahren und hochhalten soll, ist 
hier die Rede. Und auch in der dergleichen wie Haushalterschaft muss ja dieses 
Vorübergehende, dieses Provisorische stecken! Haushalterschaft ist nicht endgültige 
Übernahme der Geschäfte des Eigners, sondern Haushalterschaft ist B e t r a u t s e i n  mit 
diesen Geschäften für eine Zeit, welche eine befristete ist. Und da darf es eben auch nicht so 
zugehen, wie es in der Politik mittlerweile der Regelfall ist: man lässt sich wählen – von dem 
eigentlichen Eigner, dem Volk, man lässt sich die Haushalterschaft übergeben, und dann 
benimmt man sich, als wäre man selber der Eigner, und schaltet und waltet, wie einem 
gutdünkt. 

Aber sind denn Politiker – um dabei kurz zu bleiben – nicht vor allem ihrem »Gewissen« 
verpflichtet? Und ist »Volkesstimme« tatsächlich so ohne weiteres »Gottesstimme«, wie der 
Volksmund behauptet? Dann wäre es ja gerechtfertigt, mit schmeichelnden Programmen 
Wählerstimmen zu fangen und anschließend »sein eigenes Ding durchzuziehen«? Aber es wäre 
zugleich auch verlogen, und wenn verlogen, dann auch ganz sicher nicht durch Gott oder 
Gewissen gedeckt! Die »Volkesstimme« wird ja beispielsweise kaum die »obergrenzenlose« 
Aufnahme von Flüchtlingen aus anderen Völkern von ihrer politischen Führung erwarten – 
sie würde dann ja ihre eigene Abschaffung erwarten bzw. eben die Abschaffung des Volkes. 
Und vom Volk hat die Regierung doch das Mandat! Dem Volk hat sie sich verpflichtet! Das 
Volk ist – in einer Demokratie jedenfalls – der Souverän! Und auf welchem Wege befindet 
sich also eine politische Führung, welche nach der Devise handelt: wir m ü s s e n  das jetzt 
machen, einerlei was das Volk will oder nicht will? Die Bundeskanzlerin Merkel, die auch in 
anderen Zusammenhängen schon zugegeben hat, ausdrücklich und wissend gegen den 
Volkswillen zu handeln, hat, wie ich dieser Tage irgendwo las, auf Kritik an ihrer 
eigenmächtigen Flüchtlingspolitik die Antwort gegeben: »Ist mir egal, ob ich schuld am Zustrom der 
Flüchtlinge bin. Nun sind sie eben da.« (So sprechen eigentlich nur absolutistische Herrscher!)     

Auch bei den Aposteln hat es eine Wahl ja gegeben und demgemäß ein Mandat, einen 
Auftrag, eine Wahl nämlich und einen Auftrag durch Christus – wie Jesus es im 
Johannesevangelium ausspricht: »Nicht ihr habt mich erwählt, sondern ich habe euch erwählt und 



 

 2 

bestimmt, dass ihr hingeht und Frucht bringt und eure Frucht bleibt.« Auch die Apostel würden es so 
machen k ö n n e n  wie in der Politik (und ihre Nachfolger h a b e n  es auch oft so gemacht): 
Jetzt haben w i r , jetzt hat die K i r c h e  das Sagen, und jetzt machen wir einmal, was wir für 
das Richtige halten. Sondern Paulus sagt: A u s s c h l i e ß l i c h  treue Haushalter des uns 
Anvertrauten wollen wir sein! Wir wollen das Vertrauen r e c h t f e r t i g e n , das der uns 
setzte, der uns erwählte! 

Und kann es einen Zweifel darüber geben, w a s  der die Apostel erwählt Habende wollte? 
Kann es einen Zweifel darüber geben, was das Volk von seiner gewählten Regierung gewollt 
hat? Auf alle Fälle doch nicht ein Taktieren und hin und her Überlegen, sondern etwas 
Gerades, nämlich die Befolgung des Auftrages, wie diese Beauftragung sogar ein Schwur noch 
besiegelt: »Ich schwöre, dass ich meine Kraft dem Wohle des deutschen Volkes widmen, seinen Nutzen 
mehren, Schaden von ihm wenden, das Grundgesetz und die Gesetze des Bundes wahren und verteidigen, 
meine Pflichten gewissenhaft erfüllen und Gerechtigkeit gegen jedermann üben werde.«   

Die Apostel haben allerdings ihren Auftrag n i c h t  von einem Volk, n i c h t  von Menschen. 
Sie haben einen anderen Souverän. Paulus hat an einer anderen Stelle geschrieben (Gal 1,10): 
»Predige ich denn jetzt Menschen oder Gott zuliebe? Oder suche ich Menschen gefällig zu sein? Wenn ich 
noch Menschen gefällig wäre, so wäre ich Christi Knecht nicht.« Und dasselbe meint er auch hier, 
wenn er sagt: »Mir ist's ein Geringes, dass ich von Menschen gerichtet werde oder von einem menschlichen 
Gericht« (auf Neudeutsch: was Menschen von mir denken, das geht mir sonstwo vorbei). Und 
er fügt sogar noch hinzu: selbst auf mein e i g e n e s  Urteil ist kein Verlass! Sondern ich stehe 
allein unter dem Urteil und Gericht Christi und Gottes. Und wenn Paulus sagt: C h r i s t i , so 
kann es da ohnehin nicht mehr ein Ausweichen geben; denn wir wissen, was Christus 
g e s a g t  und wie er g e l e b t  und was er von uns g e w o l l t  hat! Sprächen wir demgegenüber 
ausschließlich von »Gott«, so legten wir es uns auch gern immer so aus, wie wir es gerade 
»empfinden« und brauchen. 

»Haushalter« – wir sollten vielleicht besser noch »Sachwalter« sagen! Denn offensichtlich ist 
nicht so sehr das W i r t s c h a f t l i c h e  oder das gute Wirtschaften hier bei Paulus im Spiel (in 
der Politik wäre das durchaus ja ein Thema!), sondern der m o r a l i s c h e  E r n s t  oder das 
R e c h t ! Immerhin würden wir uns auch über gute Haushalterschaft im Sinne von Wirtschaft 
im Zusammenhang mit dem Evangelium Gedanken zu machen vermögen, auch hier kann es 
gelegentlich um dergleichen wie die Ausgewogenheit oder das Einhalten der Mitte zwischen 
Knauserigkeit und Verschwendung ja gehen, und wir könnten dies sogar an Jesus selbst 
exemplifizieren, der da auf der einen Seite bedenkenlos ausgestreut hat (wie ja Gott selbst, 
wie er sagt, Gutes unterschiedslos an Gute wie auch Böse verteilt), auf der anderen Seite aber 
auch fordert: »Werft eure Perlen nicht vor die Säue!«   

Wir leben nicht im Reich Gottes, wir leben lediglich in seiner Erwartung – und zunehmend in 
seiner d r i n g e n d e n  Erwartung sogar! Aber gerade darum sollen und dürfen wir nicht 
n a c h l ä s s i g  werden, die Zügel schleifen lassen oder uns nach dem Motto verhalten: Jetzt ist 
bald ohnehin alles egal – lasst uns essen und trinken; denn morgen sind wir tot bzw. morgen 
ist ohnehin alles ganz anders! Gerade der Apostel Paulus weiß sehr genau, an w a s  für eine 
Gemeinde er schreibt in seinem »Brief an die Korinther«! »Das Reich Gottes ist anders – 
weshalb sollen wir uns überhaupt noch an Gesetze halten (Christus ist doch schließlich des 
Gesetzes Ende!), weshalb an herkömmliche Sitten, an sog. 'gute Gebräuche', die doch lediglich 
– die '68er' würden sagen – das 'Establishment' repräsentieren« - schon in der frühen 
korinthischen Christengemeinde hat es mit solchen Argumenten Freizügigkeiten – auch und 
gerade sexuelle Freizügigkeiten – gegeben, wie man sie durchaus mit den entsprechenden 
Bewegungen in den 60er Jahren zu vergleichen vermöchte!  



 

 3 

Aber das dreht nun eben Paulus genau um: Gerade die Ähnlichkeit j e t z t  mit dem 
Gottesreich d a n n , welche wir darstellen oder zeigen, q u a l i f i z i e r t  uns als Bürger dieses 
Reiches! Wir haben ja in der Wirklichkeit g a r  n i c h t s  mit dem kommenden Reich Gottes 
zu tun, wenn wir nicht mit ihm zumindest eine Ä h n l i c h k e i t  haben oder zunehmend 
gewinnen – wenn wir zu ihm gar nicht p a s s e n ! Oder mit einem Gleichnis von Jesus 
gesprochen: Es wird dann doch sein, daß wir in den großen Festsaal gar nicht eintreten 
können, weil wir plötzlich vor einem Türsteher stehen und der zu uns sagt: Freundchen, wie 
siehst du denn aus! Das ist aber n i c h t  das für diese Feier passende »Outfit«! Und dann hilft 
es auch nichts, wie ein trauriger Hund aus den Augen zu gucken! Dann zeigt der Türhüter 
nur auf das Schild mit dem Hund an der Seite, auf welchem wir lesen: »Wir müssen leider 
draußen bleiben.«  

Es geht natürlich in der Sache nicht wie im Gleichnis um das ä u ß e r e , sondern es geht um 
das i n n e r e  »Outfit«: um Charakter und Haltung, Treue, Zuverlässigkeit und Standfestigkeit 
und dgl., und dass da niemand v o l l k o m m e n  sein wird, ist ja ebenfalls allemal klar und 
überhaupt nicht der Punkt – aber schon dass einer nach Vollkommenheit s i c h  s e h n t e  
und s t r e b t e  statt gleichgültig in den Tag nur zu leben, wäre entscheidend!  

Der Apostel Paulus setzt sich ganz dem Gericht Gottes und Christi aus statt seiner eigenen 
Meinung oder seinem Gutdünken (»I did it my way«), und es interessiert ihn eben auch 
überhaupt nicht, was die anderen denken! Und würden so in einer Gesellschaft oder in einer 
Gemeinschaft sich a l l e  verhalten – was für eine hochstehende, was für eine glänzende 
Gesellschaft müsste das sein! Stattdessen schauen wir gewöhnlich ängstlich zur Seite: Was 
könnte, wenn ich das und das tue, der und der von mir denken? In was für eine Schublade 
würde ich da möglicherweise geraten, wenn ich die und die Äußerung mache? Und so wird die 
gewöhnliche Gesellschaft beherrscht durch ein allgemeines Sichverbiegen oder -verstellen. 
Kann einer sich w o h l f ü h l e n  in einer solchen Gesellschaft? Unmöglich! Denn wir können 
uns immer nur wohlfühlen in einer Gesellschaft, in welcher wir unbefangen geradeheraus zu 
sprechen und zu handeln vermögen, dabei von der Gewissheit getragen, dass diese 
Gesellschaft unter einem Heiligsten, nämlich der Wahrhaftigkeit steht! Und wenn eine 
Gesellschaft dieses Heiligste überhaupt nicht mehr k e n n t  – wenn sie möglicherweise von 
a l l e m  Heiligen e n t l e e r t  bereits ist, dann müssen wir uns wohl oder übel wohlfühlen in 
einer v i r t u e l l e n  Gesellschaft! Dann müssen wir im Verborgenen eine Gemeinschaft oder 
Geselligkeit pflegen, welche dieses Kennzeichen noch hat, unter denen das Leben lebenswert 
ist! Wir denken dann vielleicht an bestimmte Vorfahren, von denen wir wissen, wie sie mit 
geradem Sinn ihr Leben bestanden oder an andere – möglichst reale – Helden, aus Büchern, 
welche wir lesen, möglicherweise. Helden vielleicht eher aus der Vergangenheit als aus der 
Gegenwart auch (und mit fällt bei dieser Gelegenheit immer ein, dass eine gute e n g l i s c h e  
Bibliothek zum allergrößten Teil aus Lebensbeschreibungen, aus Biographien besteht, d.h. in 
ihr Menschen präsent sind, welche ihr Leben wenn nicht geradezu meisterten, so doch tapfer 
und idealistisch bestanden, während bei uns an der Stelle eher Romane, und d.h. auf alle Fälle 
Phantasieprodukte wohl stehen – aber selbst solche würden einen ja noch aufbauen können). 

Wie werden wir einmal dastehen – am Ende, vor dieser Eingangstür, diesem Festsaal? Was 
werden wir sagen, falls wir gefragt werden sollten: was hast du aus deinem Leben gemacht? was 
hast du a u s  d i r  s e l b e r  gemacht oder werden lassen? Und dann wird es ja ziemlich 
uninteressant sein, was wir vielleicht für gute Zwecke gespendet haben und dass wir uns 
gewöhnlich nicht gegen die Gebote vergingen! Denn es wird uns nach aller Voraussicht  nun 
klar: Gott hatte bei unserer Erschaffung nicht die Idee von so etwas wie Biedermännern im 
Kopf, die sich in erster Linie um das Ihre nur kümmern und ansonsten einigermaßen 
ehrfürchtig und anständig bleiben, sondern dass wir stolz-tapfer s e i n e  Menschen sein 



 

 4 

sollten! Uns mit unserem Sein a u s s e t z e n  und auch e i n s e t z e n  sollten! D a s  wollte 
eigentlich sein Vaterherz freuen und es immer wieder zum Springen bewegen! 

Es wird einmal einem jeden von G o t t  seine Beurteilung zuteil, so lautet der letzte Satz in 
dem Abschnitt. Ich denke auch immer einmal an die Sprüchesammlung der altgermanische 
Edda, deren vielleicht berühmtesten Spruch es dort in zwei Fassungen gibt: 

»Das Vieh stirbt, die Freunde sterben. 
Endlich stirbt man selbst; 
doch nimmer mag ihm der Nachruhm sterben, 
welcher sich guten gewann.« 

»Das Vieh stirbt, die Freunde sterben. 
Endlich stirbt man selbst; 
doch eines weiß ich, das immer bleibt: 
das Urteil über den Toten.«   

Das drückt noch einmal von einer anderen Seite her aus, wie bedeutungslos alle 
vordergründige Anerkennung und alles vordergründige Ansehen doch ist. Und wünschen wir 
uns etwa d a s  als den letzten Spruch über uns: Er ließ sich nie etwas zuschulden kommen? 
Oder nicht doch lieber: er setzte sich aus und er setzte sich ein? 

(2015) 
 


