Es ist erschienen die heilsame Gnade Gottes
Christvesper

Es ist erschienen die heilsame Guade Gottes allen Menschen und nimmt uns in Zucht, dass wir absagen dem
ungottlichen Wesen und den weltlichen Begierden und besonnen, gerecht und fromm in dieser Welt leben und warten
auf die selige Hoffuung und Erscheinung der Herrlichkeit des grofen Gottes und unseres Heilandes Jesus Christus,
der sich selbst fiir uns gegeben hat, damit er uns erloste von aller Ungerechtigkeit und reinigte sich selbst ein Volk
zum Eigentum, das eifrig wire zu guten Werken. Titus 2,11-14

Das ist ein seltsamer Text, den sich die alte Kirche da fiir das Christfest ausgesucht hat und iiber den
auch heute noch alle sechs Jahre nachgedacht werden soll. Ich vermute — so gehaltvoll er sein mag —
geht er an dem eher vorbei, was wir an diesem Abend alle gern hdren wollen (und ich schliefe mich
selber mit ein). Uns "in Zucht" nehmen lassen — das wollen wir doch lieber ein andermal tun! Heute
wollen wir nicht das uns A nspannende, sondern das uns Entspannende hdren: "Fiirchtet euch nicht!"
Der hohe Gott beugt sich zu euch Menschen hinab, er wird niedrig und gering, ihr braucht keine
Angst mehr zu haben — er macht sich ja gerade deshalb gering, um fiir euch nicht mehr ein Schrecken
zu sein! Aber wollen wir das, nachdem wir es Jahrhunderte hindurch immer schon hérten, alle Jahre
noch wieder héren? Wollen wir héren, was wir doch lange schon kennen? Wir haben doch schon
lange keine Angst mehr vor Gott! Sollen wir etwa kiinstlich dieses Gefiihl in uns wieder
erwecken, nur um es sogleich wieder aufheben zu kénnen?

"Gott wurde Mensch, um uns nahe zu sein" — an die Stelle des Zuspruchs muss wohl eines Tages
der Anspruch auch treten! Und das liefe sich méglicherweise auch so formulieren, dass nun wir
einmal Mensch werden miissen! Nur wire das durchaus etwas Andres als das, was man uns in den
letzten Jahrzehnten immer nahezubringen versucht hat — als hitten wir namlich die Welt zu
verdndern! Die Welt ist und bleibt immer die Welt! Wir haben sie nicht zu veridndern! Sondern es
geht tatsdchlich um uns — es geht darum, inwiefern wir uns verindern!

"Siehe, ich verkiindige euch grofle Freude!" — diese Botschaft der Engel muss ja die Grundlage doch bleiben
und darf sich nicht unter der Hand in die andre verwandeln: "Siehe, ich verkiindige euch grofle Probleme
und habe hier einen ganzen Sack voller Aufgaben fiir euch, die ihr dringend anpacken miisst, soll die Menschheit
bestehen!" "Mensch, mach's wie Gott und werde menschlich!" Darin liegt doch ein ganz anderer Ton,
und hier verbinden sich doch tatsichlich die Gnade und die "Zucht", der Zuspruch und der
Anspruch!

Vielleicht fragen wir einmal auch ganz naiv unser Herz: Liebes Herz, was willst und was suchst du
hier eigentlich, wenn es nicht die Begnadigung ist und wenn es auch nicht die Moralpredigt ist?
WeiBt du es selbst tiberhaupt? Empfindest und schliagst du an diesem Punkt tiberhaupt? Bist du
tiberhaupt in der Lage, dich deiner eigenen und tiefsten Sehnsucht einmal aussetzen zu kdnnen?

Vielleicht "suchen" wir ja auch tiberhaupt keine Botschaft! Vielleicht ist da lediglich ganz allgemein
eine Offenheit und Erwartung: es kdnnte noch etwas ganz Anderes geben als das, was wir Tag fiir
Tag kennen! Und haben denn damals die Hirten, haben die Weisen aus dem Morgenland eine
bereits bestimmte Botschaft gesucht? Weder diese noch jene! Aber auch sie sind auf eine tief in
ihnen verborgene Sehnsucht anzusprechen gewesen! Und: "Der Heiland ist geboren, der Retter, der
Erlsser, der Kénig." Ist es nicht so, dass wir gerade in das ganz Grofle hinein immer alles zu legen
vermdgen, was bei uns selbst in der Tiefe schon schlummert?

Was wollen und was suchen wir eigentlich, wenn wir das Christfest begehen? Sollte ich einmal einen
Vorschlag machen zur Beantwortung der Frage: Wir suchen das Kind und wir suchen die



Kindheit! Und Gott sagt zu uns: da sucht ihr mit Recht, und wahrhaftig, hier kénnt ihr es finden!
Wir suchen jenes Geheimnis und Leben, in dem wir noch und wieder ganz klein, aber auch ganz
geborgen sein diirfen; in dem die Welt wieder gro8 ist und weit, nicht linger mehr eng! In dem Gott
einfach ganz nah ist, nicht fern, und wir zu ihm Du sagen kdnnen, wie das Kind auch den Kaiser
oder den Bundesprisidenten mit "Onkel" anreden wiirde! Und: wir suchen die Erhebung, den
Ansporn, welche sich aus dieser Nihe ergeben und uns in der Weise veridndern, dass uns etwas
zugetraut wird! Wir suchen das Mirchen, aber auch das Abenteuer zugleich! Wir méchten die
unendlich Geborgenen, aber die unendlich Ausgesetzten auch sein! Unsere Seele mochte
nicht vertrakte und komplizierte Gedanken zu denken und Probleme zu 13sen bekommen, sondern
in dieser Einfachheit und Eindringlichkeit neu wieder leben, in welcher sie — zumindest doch ahnend
— schon friiher, eben in der Kindheit, gelebt hat. Sie mdchte all diese Kalkulationen, welche unser
Leben schon so lange beherrschen, einmal hinter sich haben und wieder in einem Geheimnis
zu atmen beginnen — in dem grofen Geheimnis!

Vor jedem neugeborenen Kind stehen wir betroffen, hilflos und fasziniert, weil uns das ewige
Geheimnis beriihrt — das Geheimnis des Ursprungs, der Schdpfung, Gottes, des Lebens. Die Hirten, so
nahe sie der Natur bereits sind, sind vielleicht dennoch Gott noch nie nahe gewesen! Wie oft
haben sie die Geburt eines Lammes in ihrer Herde erlebt! Wie oft vor dem unaussprechlichen
Geheimnis des Lebens gestanden! Aber jetzt ist das Geheimnis noch grofer geworden. Und die
Weisen: Wer kdnnte weiter von Erde und Leben entfernt sein als sie! Sie gehdren zu denen, die
"weltfremd" in einem landliufigen Sinne, tber jede irdische Unebenheit stolpern, weil sie sich
hoffnungslos in die Sterne verguckten. Sie iiberfliegen die Erde mit ihren Gedanken, wie sie
tiberhaupt aufgehen in ihren Gedanken und uns méglicherweise bedauernswert blutleer erscheinen.
Fiir sie verdichten sich in dieser Nacht alle Gedanken in Leben — und statt in einer mathematischen
Formal sehen sie Gott in Fleisch und Blut vor sich liegen! Hunderte und tausende von Biichern und
Schriften sind in ihren klugen Kdpfen versammelt, und der einzige Sinn von alledem war: dies
Kind finden zu kénnen! Nachdem sie es aber gefunden haben, werden sie ihre Wissenschaft nie
wieder genauso wie vorher betreiben. Sie ist ihnen einfiirallemal gebeugt worden unter das Leben.

Und wir selbst? Schimen wir uns unserer Sehnsucht? Wir brauchen es nicht. Sie hat durchaus nichts
Genierliches an sich! Und wenn sie tatsdchlich das Innerste unseres Herzens ausmachen sollte, so
hat Gott selbst dieses unser Herz so geschaffen, und gerade deshalb kénnen und sollen wir in
irgendeiner Weise in dem Jesuskind unser eigenes Herz wiedererkennen! Wie hief es in unserem
Text: "Es ist erschienen die heilsame Guade Gottes und nimmt uns in Zucht.” Das sind die beiden grofien
Gedanken einer zweitausendjahrigen Religions- und Kirchengeschichte, dass wir Beschenkte, aber
auch Geforderte sind, seit das Wort Gottes in Jesus Christus in unsere Welt kam. Machen wir nur
nicht aus dem Ereignis eine Art Begnadigungs- und Pflichtensystem! Sondern nehmen wir es
menschlich und kindlich! Begreifen wir, dass weder die unmittelbare Natur noch die Mathematik sich
in ihm darstellen wollte, sondern Gottes urspriingliches Leben, welches nun eben auch in uns selbst
lebendig sein méchte!

Unsere Jiingste war einmal von der Pinoccio-Geschichte (das ist die Geschichte von der Holzpuppe, die
nach vielen Um- und Abwegen am Ende ein richtiger Junge sein darf) dermaflen beeindruckt, dass sie
den ganzen Tag Pinoccios malte. Vielleicht ist unsere heutige Christenheit — vielleicht sind auch
unsere persdnlichen Seelen heute vor allem verholzt und noch lediglich von Fiden gezogen. Das
Kind in der Krippe mdchte uns ein Wegweiser sein, wieder richtig lebendig zu werden mit allem, was
das beinhalten muss.

(1997)



