
Es ist erschienen die heilsame Gnade Gottes 
Christvesper 

 
 

Es ist erschienen die heilsame Gnade Gottes allen Menschen und nimmt uns in Zucht, dass wir absagen dem 
ungöttlichen Wesen und den weltlichen Begierden und besonnen, gerecht und fromm in dieser Welt leben und warten 
auf die selige Hoffnung und Erscheinung der Herrlichkeit des großen Gottes und unseres Heilandes Jesus Christus, 
der sich selbst für uns gegeben hat, damit er uns erlöste von aller Ungerechtigkeit und reinigte sich selbst ein Volk 
zum Eigentum, das eifrig wäre zu guten Werken. Titus 2,11-14 
 
Das ist ein seltsamer Text, den sich die alte Kirche da für das Christfest ausgesucht hat und über den 
auch heute noch alle sechs Jahre nachgedacht werden soll. Ich vermute – so gehaltvoll er sein mag – 
geht er an dem eher vorbei, was wir an diesem Abend alle gern hören wollen (und ich schließe mich 
selber mit ein). Uns "in Zucht" nehmen lassen – das wollen wir doch lieber ein andermal tun! Heute 
wollen wir nicht das uns A n spannende, sondern das uns E n t spannende hören: "Fürchtet euch nicht!" 
Der hohe Gott beugt sich zu euch Menschen hinab, er wird niedrig und gering, ihr braucht keine 
Angst mehr zu haben – er macht sich ja gerade deshalb gering, u m  für euch nicht mehr ein Schrecken 
zu sein! Aber wollen wir das, nachdem wir es Jahrhunderte hindurch immer schon hörten, alle Jahre 
n o c h  w i e d e r  hören? Wollen wir hören, was wir doch lange schon kennen? Wir haben doch schon 
lange keine Angst mehr vor Gott! Sollen wir etwa k ü n s t l i c h  dieses Gefühl in uns wieder 
erwecken, nur u m  es sogleich wieder aufheben zu können? 

"Gott wurde Mensch, um uns nahe zu sein" – an die Stelle des Zuspruchs m u s s  wohl eines Tages 
der Anspruch auch treten! Und das ließe sich möglicherweise auch so formulieren, dass nun w i r  
einmal Mensch werden müssen! Nur wäre das durchaus etwas Andres als das, was man uns in den 
letzten Jahrzehnten immer nahezubringen versucht hat – als hätten wir nämlich die W e l t  zu 
verändern! Die Welt ist und bleibt immer die Welt! Wir haben sie nicht zu verändern! Sondern es 
geht tatsächlich um u n s  – es geht darum, inwiefern w i r  uns verändern!   

"Siehe, ich verkündige euch große Freude!" – diese Botschaft der Engel muss ja die Grundlage doch bleiben 
und darf sich nicht unter der Hand in die andre verwandeln:  "Siehe, ich verkündige euch große Probleme 
und habe hier einen ganzen Sack voller Aufgaben für euch, die ihr dringend anpacken müsst, soll die Menschheit 
bestehen!" "Mensch, mach's wie Gott und werde menschlich!" Darin liegt doch ein ganz anderer Ton, 
und hier verbinden sich doch tatsächlich die Gnade und die "Zucht", der Zuspruch und der 
Anspruch! 

Vielleicht fragen wir einmal auch ganz naiv unser Herz: Liebes Herz, was willst und was suchst du 
hier eigentlich, wenn es nicht die Begnadigung ist und wenn es auch nicht die Moralpredigt ist? 
Weißt du es selbst überhaupt? Empfindest und s c h l ä g s t  du an diesem Punkt überhaupt? Bist du 
überhaupt in der Lage, dich deiner eigenen und tiefsten Sehnsucht einmal aussetzen zu können?  

Vielleicht "suchen" wir ja auch überhaupt keine Botschaft! Vielleicht ist da lediglich ganz allgemein 
eine Offenheit und Erwartung: es könnte noch etwas ganz Anderes geben als das, was wir Tag für 
Tag kennen! Und haben denn damals die H i r t e n , haben die W e i s e n  aus dem Morgenland eine 
bereits bestimmte Botschaft gesucht? Weder diese noch jene! Aber auch sie sind auf eine tief in 
ihnen verborgene S e h n s u c h t  anzusprechen gewesen! Und: "Der Heiland ist geboren, der Retter, der 
Erlöser, der König." Ist es nicht so, dass wir gerade in das g a n z  Große hinein immer alles zu legen 
vermögen, was bei uns selbst in der Tiefe schon schlummert?  

Was wollen und was suchen wir eigentlich, wenn wir das Christfest begehen? Sollte ich einmal einen 
Vorschlag  machen zur Beantwortung der Frage: Wir suchen das K i n d  und wir suchen die 



Kind h e i t ! Und Gott sagt zu uns: da sucht ihr mit Recht, und wahrhaftig, hier könnt ihr es finden! 
Wir suchen jenes Geheimnis und Leben, in dem wir noch und wieder ganz klein, aber auch ganz 
geborgen sein dürfen; in dem die Welt wieder groß ist und weit, nicht länger mehr eng! In dem Gott 
einfach ganz nah ist, nicht fern, und wir zu ihm Du sagen können, wie das Kind auch den Kaiser 
oder den Bundespräsidenten mit "Onkel" anreden würde! U n d : wir suchen die Erhebung, den 
Ansporn, welche sich aus dieser Nähe ergeben und uns in der Weise verändern, dass uns etwas 
zugetraut wird! Wir suchen das Märchen, aber auch das Abenteuer zugleich! Wir möchten die 
unendlich G e b o r g e n e n ,  aber die unendlich A u s g e s e t z t e n  auch sein! Unsere Seele möchte 
nicht vertrakte und komplizierte Gedanken zu denken und Probleme zu lösen bekommen, sondern 
in dieser Einfachheit und Eindringlichkeit neu wieder leben, in welcher sie – zumindest doch ahnend 
– schon früher, eben in der Kindheit, gelebt hat. Sie möchte all diese Kalkulationen, welche unser 
Leben schon so lange beherrschen, einmal h i n t e r  sich haben und wieder in einem G e h e i m n i s  
zu atmen beginnen – in d e m  großen Geheimnis! 

Vor j e d e m  neugeborenen Kind stehen wir betroffen, hilflos und fasziniert, weil uns das ewige 
Geheimnis berührt – das Geheimnis des Ursprungs, der Schöpfung, Gottes, des Lebens. Die Hirten, so 
nahe sie der N a t u r  bereits sind, sind vielleicht dennoch G o t t  noch nie nahe gewesen! Wie oft 
haben sie die Geburt eines Lammes in ihrer Herde erlebt! Wie oft vor dem unaussprechlichen 
Geheimnis des Lebens gestanden! Aber jetzt ist das Geheimnis n o c h  größer geworden. Und die 
Weisen: Wer könnte weiter von Erde und Leben entfernt sein als sie! Sie gehören zu denen, die 
"weltfremd" in einem landläufigen Sinne, über jede irdische Unebenheit stolpern, weil sie sich 
hoffnungslos in die Sterne verguckten. Sie ü b e r f l i e g e n  die Erde mit ihren Gedanken, wie sie 
überhaupt a u f g e h e n  in ihren Gedanken und uns möglicherweise bedauernswert blutleer erscheinen. 
Für sie verdichten sich in dieser Nacht alle Gedanken in Leben – und statt in einer mathematischen 
Formal sehen sie Gott in Fleisch und Blut vor sich liegen! Hunderte und tausende von Büchern und 
Schriften sind in ihren klugen Köpfen versammelt, und der einzige Sinn von alledem war: dies 
K i n d  finden zu können! N a c h d e m  sie es aber gefunden haben, werden sie ihre Wissenschaft nie 
wieder genauso wie vorher betreiben. Sie ist ihnen einfürallemal gebeugt worden unter das Leben. 

Und wir selbst? Schämen wir uns unserer Sehnsucht? Wir brauchen es nicht. Sie hat durchaus nichts 
Genierliches an sich! Und w e n n  sie tatsächlich das Innerste unseres Herzens ausmachen sollte, so 
hat Gott s e l b s t  dieses unser Herz so geschaffen, und gerade deshalb können und sollen wir in 
irgendeiner Weise in dem Jesuskind unser eigenes Herz wiedererkennen! Wie hieß es in unserem 
Text: "Es ist erschienen die heilsame Gnade Gottes und nimmt uns in Zucht." Das sind die beiden großen 
Gedanken einer zweitausendjährigen Religions- und Kirchengeschichte, dass wir Beschenkte, aber 
auch Geforderte sind, seit das Wort Gottes in Jesus Christus in unsere Welt kam. Machen wir nur 
nicht aus dem Ereignis eine Art Begnadigungs- und Pflichten s y s t e m ! Sondern nehmen wir es 
menschlich und kindlich! Begreifen wir, dass weder die unmittelbare Natur noch die Mathematik sich 
in ihm darstellen wollte, sondern Gottes ursprüngliches Leben, welches nun eben auch in uns selbst 
lebendig sein möchte! 

Unsere Jüngste war einmal von der Pinoccio-Geschichte (das ist die Geschichte von der Holzpuppe, die 
nach vielen Um- und Abwegen am Ende ein richtiger Junge sein darf) dermaßen beeindruckt, dass sie 
den ganzen Tag Pinoccios malte. Vielleicht ist unsere heutige Christenheit – vielleicht sind auch 
unsere persönlichen Seelen heute vor allem verholzt und noch lediglich von Fäden gezogen. Das 
Kind in der Krippe möchte uns ein Wegweiser sein, wieder richtig lebendig zu werden mit allem, was 
das beinhalten muss. 

(1997) 


