Begriffener Glaube

Zweiter Sonntag nach dem Christfest

Das ist das Zeugnis, dass uns Gott das ewige Leben gegeben hat, und dieses Leben ist in seinem Sohn. Wer den
Sohn hat, der hat das Leben; wer den Sohn Gottes nicht hat, der hat das Leben nicht. Das habe ich euch

geschrieben, damit ihr wisst, dass ihr das ewige Leben habt, die ihr glaubt an den Namen des Sohnes Gottes.
1. Johannes 5,11-13

Vielleicht hitten wir am Beginn eines neuen Kalenderjahrs lieber eine optimistisch in die auch
weltliche Zukunft weisende Botschaft aus der Bibel vernommen statt diese, wie es uns scheint,
christlichen Allgemeinplitze vernehmen zu miissen, die da irgendwie "tautologisch", nur
dasselbe mit anderen Worten noch sagend, doch klingen. Aber seien wir vorsichtig! Diese
Worte haben es in sich!

Gewiss, es ist zunéchst bereits ein sehr merkwiirdiges "Zeugnis", ein merkwiirdiger, sich um
sich selbst drehender "Beweis" eines Glaubens, einer Religion: das ewige Leben zu geben! Das
klingt eher wie Vertrstung! Aber das "ewige Leben" ist nach dem Evangelium nicht — oder
auf alle Falle nicht in erster Linie: das jenseitige Leben. Sondern das "ewige Leben" ist a) das
eigentliche, b) das erfiillende und erst ¢) das unzerstdrbare und darum auch jenseitige Leben.
Aber gerade dieses letzte muss uns am wenigsten kiimmern. Oder um es einmal mit Begriffen
des in der Goethezeit lebenden Philosophen Hegel zu sagen: es ist objektiv, subjektiv und
absolut das Leben (wobei allerdings Hegel persdnlich nicht an ein Fortleben nach seinem
Tode geglaubt hat). "Objektiv": wir sehen solches Leben in der Geschichte und unter den
Menschen sich vollziehen, und wir urteilen: das ist wahrhaftig das Leben! Manchmal seufzen
wir auch, weil es uns selbst immer noch fehlt und wir es bei uns selbst nur in Schwiche
entdecken. Aber wir kdnnen es eben auch "subjektiv" haben: dieses Leben ldsst sich
empfinden und fiithren; es ldsst sich als eine Gewissheit, als ein Gefithl und Vollzug auch
besitzen. Und "absolut": es ist das Leben Gottes! Es ist nicht lediglich ein zweites und anderes
Leben neben dem Gottes, sondern es hat, um das Wenigste hier nur zu sagen, an Gott teil.
Manchmal haben Denker sogar auch behauptet und damit den Bogen dermafien weit
iberspannt, dass er brach, Gott habe {iberhaupt kein anderes Leben als das in uns Menschen,
aber die dieses dachten und sagten, sind dann oft auch dem Wahnsinn verfallen oder
zumindest in eine Art metaphysische Schwermut gesunken (wie etwa Holderlin oder
Nietzsche oder auch Rilke). Der biblische Gedanke oder der des Evangeliums ist jedenfalls
diese Uberzogenheit nicht. Sondern weil es da Kinder gibt oder in unserem Falle den Sohn,
darum gibt es auch immer den Vater. Dieser Vater ist weder ein Greis noch dement noch ist
er gestorben, sondern er ist geradezu ein allgewaltiger Vater, der lediglich wiirdig von uns
vertreten sein kann — und allerdings es auch will! — nicht aber ersetzt werden mdchte und
damit ja auch schlieflich beseitigt (wie etwa Nietzsche seine Zeitgenossenschaft — und das
gilt fir die unsre noch immer — als eine solche der "Mdrder Gottes" apostrophierte). Im
Ubrigen stammt auch diese Unterscheidung zwischen "Vertretung" und "Ersetzung" von
Hegel, der ein grofer Sprach- und Wortlauscher war und gerade darum auch ein grofer
Denker sein konnte. (Und nebenbei: auch einer der letzten christlichen Denker, und man
miisste wohl beinahe sagen, das es in dieser Beziehung nach ihm nur noch Kierkegaard gab.)

"Gott hat uns das ewige Leben gegeben, und dieses Leben ist in seinem Sohn.” Im Johannesevangelium
selbst ist zu lesen: "Wie der Vater das Leben hat in ihm selber, so hat er auch dem Sohn gegeben, das
Leben in ihm selber zu haben.” Nein, Gott hat es nicht abgetreten, das ewige Leben. Er hat sich
nicht zur Ruhe gesetzt oder gelegt, um zu sterben und hitte nun etwa sein Leben in dem
Sinne "vererbt", wie wohl wir immer eine Erbschaft verstehen, sondern er teilt es — er lasst
uns teilhaben an ihm. Er hat es "auch" dem Sohn gegeben, das Leben in ihm selber zu
haben. Hat er es aber jenem einen Sohn nun gegeben, so hat er es, das ist die Gewissheit der

1



Christen oder des Glaubens, auch allen anderen SShnen gegeben. Und wir sind nun zwar
versucht, auch zu sagen: allen "Shnen und Tochtern", aber wir sind hier nicht auf dem
Gebiet der Biologie, sondern des Geistes, und geistlich werden christlich glaubende Manner
und Frauen sich immer irgendwie als "Séhne" des Hochsten auffassen miissen, wie sie in
anderer, namlich in seelischer Hinsicht dem Geist gegeniiber beide immer etwas Weiblich-
Empfingliches haben.

Nun kommt in unserem Text eine Verwahrung: "Wer den Sohn Gottes nicht hat, der hat das Leben
nicht." Es braucht jetzt gar nicht mehr von "ewigem" Leben die Rede zu sein, sondern auf
einem bestimmten Stand des Bewusstseins ist Leben und "ewiges Leben" {iiberhaupt
einunddasselbe, und ein Leben, welches nicht das ewige ist, wird jetzt ohnehin nur ein
Scheinleben sein — wie es allerdings solche Scheinleben in der Wirklichkeit hinreichend gibt.

Den Sohn Gottes zu haben, ist die Bedingung, das Leben zu haben. Wir miissen dies allerdings
nicht etwa in der Weise verstehen, dass die Bedingung darin bestiinde, den historischen Jesus
von Nazareth auf irgendeine Weise zu "haben": seinen Lebensweg etwa zu kennen, das, was er
gesagt und getan hat und welches Schicksal hatte. Aber auch nicht, den Auferstandenen und
in den Himmel Erh6hten mehr oder weniger personlich zu kennen und mit ihm in einer —
etwa gebetshaften — Beziehung zu stehen, eine Beziehung zu ihm nun geradezu auf diese
Weise zu pflegen und darin unsere Frommigkeit zu besitzen. Zwar kdnnen wir beide Gestalten
des "Habens" des Sohnes in den Evangelien und bei den Aposteln und auch in der spiteren
Geschichte der Kirche und des Glaubens hier und da immer bemerken, aber sie sind durchaus
nicht der Kern und eben auch nicht die Bedingung, um das Leben zu haben. Sondern, um
einmal diesen Begriff aus der Tiefenpsychologie zu benutzen: Wer "archetypisch", d.h. im
Sinne eines urtiimlichen Musters den Sohn hat, der hat zugleich auch das Leben! Und das
miissen wir nun also hdren wie: wer einen bestimmten Gottesgeist hat, oder: wer den Glauben
hat, die Liebe, die Hoffnung, oder: den Frieden, die Gewissheit, die Freiheit, aber auch: den
Ernst, Verantwortlichkeit, Wiirde — kurz: wer das hat, was eben "der" Sohn reprasentiert, der
hat zugleich auch das Leben.

Wiederum im Evangelium des Johannes kdnnen wir an verschiedenen Stellen bemerken, wie
sich gleichsam die Einzelperson "des" Sohnes gerade zuriicknimmt. "Der" Sohn schlieft es uns
auf, was in einem tiefen und hohen Sinn Leben bedeutet, und ohne ihn wire es vermutlich in
der Menschheitsgeschichte auf alle Zeit unaufgeschlossen geblieben. Und dennoch will er uns
gerade nicht auf sich selber fixieren. "Wer an mich glaubt", so sagt er, "der glaubt nicht an mich,
sondern an den, der mich gesandt hat." Oder: "Es ist fiir euch gut, dass ich gehe, sonst wiirde ich nimlich
das Zu-euch-Gelangen des Geistes behindern!" Und dieser Geist ist nun eben auch nicht unsere
bleibende oder neu eingerichtete Telefonverbindung zu dem inzwischen in den Himmel
aufgefahrenen Jesus — das wiirde eben sein tiefstes Werk gerade vernichten! — sondern es ist
die "Erinnerung" an den Sohn Gottes, oder sollten wir sogar eher noch sagen: es ist die
Verinnerlichung dieses Sohnes! Die Verinnerlichung niamlich dieser ganz bestimmten
archetypischen — "urtiimlichen" — Gottesbeziehung.

Der letzte Satz unseres Textes scheint tiberfliissig, scheint irgendwie nur eine Art Leerlauf zu
sein: "Das habe ich euch geschrieben, damit ihr wisst, dass ihr das ewige Leben habt, die ihr glaubt an den
Namen des Sohnes Gottes.” Aber in diesem scheinbar Uberfliissigen ist geradezu nun der Gipfel
zu sehen! Die ihr glaubt, sollt auch wissen! Thr sollt auch erkennen, ihr sollt auch begreifen!
Die ihr glaubt "an den Namen des Sohnes Gottes”. Von "Jesus" ist eigentlich gar nicht die Rede! Es
ist nicht gemeint: die ihr glaubt an den Namen des Sohnes Gottes = "Jesus von Nazareth",
sondern der "Name" ist das, was wir besser mit dem Wort "Begriff" eindeutschen miissten: die
ihr glaubt an den Begriff des Sohnes Gottes! Und an einen Begriff kann man eben nicht nur
sein Leben lang glauben, einen Begriff muss man verstehen, man muss ihn durchdringen! Und
darum: ich schreibe euch, damit ihr wisst, was ihr glaubt! Euer Glaube muss und soll sich tiber



kurz oder lang aufheben in Erkenntnis und Wissen! Ich méchte nicht die Philosophie Hegels
an die Stelle des Evangeliums setzen, aber es ist auf der anderen Seite kein Zufall, dass auch
dieser Begriff "aufheben" von dem Sprachlauscher Hegel sich herschreibt, indem "Aufheben"
sowohl "Emporheben" als auch "Aufler-Giiltigkeit-Setzen" als auch "Aufbewahren" bedeutet.
"Glauben heifit nicht wissen!” Von wegen! Sondern Glauben verwandelt sich geradezu, indem er
schon in seinem Innersten so etwas wie ein liebendes Erkennen bedeutet, in sehende
Gewissheit! Weshalb immer wieder die Auslegung der Bibel? Weshalb immer wieder der
Hinweis auf den "Sohn" und was dieser beinhalten muss? Damit ihr wisst! Damit ihr nicht
stehen bleibt bei dem Glauben, sondern in ihm wachst, reift und eines Tages euch eines
geradezu ungeheuerlichen Reichtums bewusst seid — bewusst und gewiss! Die Erkenntnis, das
Begreifen verindert den Glauben, indem sie ihn nicht nur anreichert und sittigt mit Freude und
Frieden, sondern indem sie ihn zu seiner inneren Erfiillung auch bringt! Der Glaube, der zwar
in seinen Anfingen immer auch eine Uberwindung des Zweifels bedeutet und der sicher
auch spiter immer noch einmal durch den Zweifel hindurch muss, ist nicht darauf angelegt, in
dieser bestindigen Uberwindung des eigenen Herzens zu leben, sondern er ist darauf angelegt,
Erfiillung zu finden! Der Glaube will zuletzt lediglich eine Grundlage fiir ein ewig reiches
Selbstgefiihl und -bewusstsein bedeuten: das Selbstgefiihl und -bewusstsein des "Sohnes".

Das sollen wir lernen! "Damit ihr wisst!" Christen sind Herzensmenschen! Sie miissen es sein!
Sie kdnnen nicht etwas Anderes sein, ohne sich selbst zu verlieren! Aber sie sollen andererseits
auch nicht kopflose Herzensmenschen nun sein! Und wie wir mit dem Kopf immer sehr
Verschiedenes anfangen kdnnen — wie wir ihn in den Sand stecken, ihn hingen lassen
kénnen, ihn zuweilen unter dem Arm schon fast tragen — so kdnnen wir ihn auch zum
Denken benutzen, und es stiinde uns auch und gerade als Konigskindern Gottes wohl an,
dieses zu tun und dann auch unser Haupt zu erheben statt es nur immer zu senken. Und
wenn ich sogar jetzt eine Prognose noch wage: in demselben Mafe, in welchem zur Zeit die
Welt scheitert, wird sich moglicherweise die Christenheit nach zweieinhalb Jahrhunderten der
Diirre in Europa und auch in unserem Lande endlich einmal wiedergewinnen — nicht so sehr
glaubend, sondern begreifend und wissend. Hier ist ein Feld des Vorankommens, des Lernens,
des Reichwerdens, der Freude. Das griechische Wort "wissen", das im 1. Johannesbrief so oft
vorkommt, heifit wortlich auch "gesehen haben". Wir diirfen gesehen Habende sein und
sollen gleichzeitig zu immer noch besser und genauer Sehenden werden.

(2010)



