
 

 1 

Begriffener Glaube 
Zweiter Sonntag nach dem Christfest 

 
 

Das ist das Zeugnis, dass uns Gott das ewige Leben gegeben hat, und dieses Leben ist in seinem Sohn. Wer den 
Sohn hat, der hat das Leben; wer den Sohn Gottes nicht hat, der hat das Leben nicht. Das habe ich euch 
geschrieben, damit ihr wisst, dass ihr das ewige Leben habt, die ihr glaubt an den Namen des Sohnes Gottes. 
1. Johannes 5,11-13 
 
Vielleicht hätten wir am Beginn eines neuen Kalenderjahrs lieber eine optimistisch in die auch 
weltliche Zukunft weisende Botschaft aus der Bibel vernommen statt diese, wie es uns scheint, 
christlichen Allgemeinplätze vernehmen zu müssen, die da irgendwie "tautologisch", nur 
dasselbe mit anderen Worten noch sagend, doch klingen. Aber seien wir vorsichtig! Diese 
Worte haben es in sich!  

Gewiss, es ist zunächst bereits ein sehr merkwürdiges "Zeugnis", ein merkwürdiger, sich um 
sich selbst drehender "Beweis" eines Glaubens, einer Religion: das ewige Leben zu geben! Das 
klingt eher wie Vertröstung! Aber das "ewige Leben" ist nach dem Evangelium nicht – oder 
auf alle Fälle nicht in erster Linie: das jenseitige Leben. Sondern das "ewige Leben" ist a) das 
eigentliche, b) das erfüllende und erst c) das unzerstörbare und darum auch jenseitige Leben. 
Aber gerade dieses letzte muss uns am wenigsten kümmern. Oder um es einmal mit Begriffen 
des in der Goethezeit lebenden Philosophen Hegel zu sagen: es ist objektiv, subjektiv und 
absolut das Leben (wobei allerdings Hegel persönlich nicht an ein Fortleben nach seinem 
Tode geglaubt hat). „Objektiv“: wir sehen solches Leben in der Geschichte und unter den 
Menschen sich vollziehen, und wir urteilen: das ist wahrhaftig das Leben! Manchmal seufzen 
wir auch, weil es uns selbst immer noch fehlt und wir es bei uns selbst nur in Schwäche 
entdecken. Aber wir können es eben auch „subjektiv“ haben: dieses Leben lässt sich 
empfinden und führen; es lässt sich als eine Gewissheit, als ein Gefühl und Vollzug auch 
besitzen. Und „absolut“: es ist das Leben Gottes! Es ist nicht lediglich ein zweites und anderes 
Leben neben dem Gottes, sondern es hat, um das Wenigste hier nur zu sagen, an Gott teil . 
Manchmal haben Denker sogar auch behauptet und damit den Bogen dermaßen weit 
überspannt, dass er brach, Gott habe überhaupt kein anderes Leben als das in uns Menschen, 
aber die dieses dachten und sagten, sind dann oft auch dem Wahnsinn verfallen oder 
zumindest in eine Art metaphysische Schwermut gesunken (wie etwa Hölderlin oder 
Nietzsche oder auch Rilke). Der biblische Gedanke oder der des Evangeliums ist jedenfalls 
diese Überzogenheit nicht. Sondern weil es da Kinder gibt oder in unserem Falle den Sohn, 
darum gibt es auch immer den Vater. Dieser Vater ist weder ein Greis noch dement noch ist 
er gestorben, sondern er ist geradezu ein allgewaltiger Vater, der lediglich würdig von uns 
vertreten sein kann – und allerdings es auch will! – nicht aber ersetzt werden möchte und 
damit ja auch schließlich beseitigt (wie etwa Nietzsche seine Zeitgenossenschaft – und das 
gilt für die unsre noch immer – als eine solche der „Mörder Gottes“ apostrophierte). Im 
Übrigen stammt auch diese Unterscheidung zwischen „Vertretung" und "Ersetzung" von 
Hegel, der ein großer Sprach- und Wortlauscher war und gerade darum auch ein großer 
Denker sein konnte. (Und nebenbei: auch einer der letzten christlichen Denker, und man 
müsste wohl beinahe sagen, das es in dieser Beziehung nach ihm nur noch Kierkegaard gab.) 

„Gott hat uns das ewige Leben gegeben, und dieses Leben ist in seinem Sohn." Im Johannesevangelium 
selbst ist zu lesen: "Wie der Vater das Leben hat in ihm selber, so hat er auch dem Sohn gegeben, das 
Leben in ihm selber zu haben." Nein, Gott hat es nicht abgetreten, das ewige Leben. Er hat sich 
nicht zur Ruhe gesetzt oder gelegt, um zu sterben und hätte nun etwa sein Leben in dem 
Sinne „vererbt“, wie wohl wir immer eine Erbschaft verstehen, sondern er teilt es – er lässt 
uns tei lhaben an ihm. Er hat es "auch" dem Sohn gegeben, das Leben in ihm selber zu 
haben. Hat er es aber jenem einen Sohn nun gegeben, so hat er es, das ist die Gewissheit der 



 

 2 

Christen oder des Glaubens, auch allen anderen Söhnen gegeben. Und wir sind nun zwar 
versucht, auch zu sagen: allen "Söhnen und Töchtern", aber wir sind hier nicht auf dem 
Gebiet der Biologie, sondern des Geistes, und geistlich werden christlich glaubende Männer 
und Frauen sich immer irgendwie als "Söhne" des Höchsten auffassen müssen, wie sie in 
anderer, nämlich in seelischer Hinsicht dem Geist gegenüber beide immer etwas Weiblich-
Empfängliches haben. 

Nun kommt in unserem Text eine Verwahrung: "Wer den Sohn Gottes nicht hat, der hat das Leben 
nicht." Es braucht jetzt gar nicht mehr von "ewigem" Leben die Rede zu sein, sondern auf 
einem bestimmten Stand des Bewusstseins ist Leben und „ewiges Leben" überhaupt 
einunddasselbe, und ein Leben, welches nicht das ewige ist, wird jetzt ohnehin nur ein 
Scheinleben sein – wie es allerdings solche Scheinleben in der Wirklichkeit hinreichend gibt. 

Den Sohn Gottes zu haben, ist die Bedingung, das Leben zu haben. Wir müssen dies allerdings 
nicht etwa in der Weise verstehen, dass die Bedingung darin bestünde, den historischen Jesus 
von Nazareth auf irgendeine Weise zu "haben": seinen Lebensweg etwa zu kennen, das, was er 
gesagt und getan hat und welches Schicksal hatte. Aber auch nicht, den Auferstandenen und 
in den Himmel Erhöhten mehr oder weniger persönlich zu kennen und mit ihm in einer – 
etwa gebetshaften – Beziehung zu stehen, eine Beziehung zu ihm nun geradezu auf diese 
Weise zu pflegen und darin unsere Frömmigkeit zu besitzen. Zwar können wir beide Gestalten 
des "Habens" des Sohnes in den Evangelien und bei den Aposteln und auch in der späteren 
Geschichte der Kirche und des Glaubens hier und da immer bemerken, aber sie sind durchaus 
nicht der Kern und eben auch nicht die Bedingung, um das Leben zu haben. Sondern, um 
einmal diesen Begriff aus der Tiefenpsychologie zu benutzen: Wer "archetypisch", d.h. im 
Sinne eines urtümlichen Musters den Sohn hat, der hat zugleich auch das Leben! Und das 
müssen wir nun also hören wie: wer einen bestimmten Gottesgeist hat, oder: wer den Glauben 
hat, die Liebe, die Hoffnung, oder: den Frieden, die Gewissheit, die Freiheit, aber auch: den 
Ernst, Verantwortlichkeit, Würde – kurz: wer das hat, was eben "der" Sohn repräsentiert, der 
hat zugleich auch das Leben. 

Wiederum im Evangelium des Johannes können wir an verschiedenen Stellen bemerken, wie 
sich gleichsam die Einzelperson "des" Sohnes gerade zurücknimmt. "Der“ Sohn schließt es uns 
auf, was in einem tiefen und hohen Sinn Leben bedeutet, und ohne ihn wäre es vermutlich in 
der Menschheitsgeschichte auf alle Zeit unaufgeschlossen geblieben. Und dennoch will er uns 
gerade nicht auf sich selber fixieren. "Wer an mich glaubt", so sagt er, „der glaubt nicht an mich, 
sondern an den, der mich gesandt hat.“ Oder: "Es ist für euch gut, dass ich gehe, sonst würde ich nämlich 
das Zu-euch-Gelangen des Geistes behindern!" Und dieser Geist ist nun eben auch nicht unsere 
bleibende oder neu eingerichtete Telefonverbindung zu dem inzwischen in den Himmel 
aufgefahrenen Jesus – das würde eben sein tiefstes Werk gerade vernichten! – sondern es ist 
die "Erinnerung" an den Sohn Gottes, oder sollten wir sogar eher noch sagen: es ist die 
Verinnerlichung dieses Sohnes! Die Verinnerlichung nämlich dieser ganz bestimmten 
archetypischen – „urtümlichen“ – Gottesbeziehung. 

Der letzte Satz unseres Textes scheint überflüssig, scheint irgendwie nur eine Art Leerlauf zu 
sein: „Das habe ich euch geschrieben, damit ihr wisst, dass ihr das ewige Leben habt, die ihr glaubt an den 
Namen des Sohnes Gottes." Aber in diesem scheinbar Überflüssigen ist geradezu nun der Gipfel 
zu sehen! Die ihr glaubt, sollt auch wissen! Ihr sollt auch erkennen, ihr sollt auch begreifen! 
Die ihr glaubt "an den Namen des Sohnes Gottes". Von "Jesus“ ist eigentlich gar nicht die Rede! Es 
ist nicht gemeint: die ihr glaubt an den Namen des Sohnes Gottes = "Jesus von Nazareth", 
sondern der „Name“ ist das, was wir besser mit dem Wort „Begriff“ eindeutschen müssten: die 
ihr glaubt an den Begriff des Sohnes Gottes! Und an einen Begriff kann man eben nicht nur 
sein Leben lang glauben, einen Begriff muss man verstehen, man muss ihn durchdringen! Und 
darum: ich schreibe euch, damit ihr wisst, was ihr glaubt! Euer Glaube muss und soll sich über 



 

 3 

kurz oder lang aufheben in Erkenntnis und Wissen! Ich möchte nicht die Philosophie Hegels 
an die Stelle des Evangeliums setzen, aber es ist auf der anderen Seite kein Zufall, dass auch 
dieser Begriff „aufheben" von dem Sprachlauscher Hegel sich herschreibt, indem "Aufheben" 
sowohl „Emporheben“ als auch „Außer-Gültigkeit-Setzen“ als auch „Aufbewahren“ bedeutet. 
„Glauben heißt nicht wissen!" Von wegen! Sondern Glauben verwandelt sich geradezu, indem er 
schon in seinem Innersten so etwas wie ein liebendes Erkennen bedeutet, in sehende 
Gewissheit! Weshalb immer wieder die Auslegung der Bibel? Weshalb immer wieder der 
Hinweis auf den "Sohn" und was dieser beinhalten muss? Damit ihr wisst! Damit ihr nicht 
stehen bleibt bei dem Glauben, sondern in ihm wachst, reift und eines Tages euch eines 
geradezu ungeheuerlichen Reichtums bewusst seid – bewusst und gewiss! Die Erkenntnis, das 
Begreifen verändert den Glauben, indem sie ihn nicht nur anreichert und sättigt mit Freude und 
Frieden, sondern indem sie ihn zu seiner inneren Erfüllung auch bringt! Der Glaube, der zwar 
in seinen Anfängen immer auch eine Überwindung des Zweifels bedeutet und der sicher 
auch später immer noch einmal durch den Zweifel hindurch muss, ist nicht darauf angelegt, in 
dieser beständigen Überwindung des eigenen Herzens zu leben, sondern er ist darauf angelegt, 
Erfüllung zu finden! Der Glaube will zuletzt lediglich eine Grundlage für ein ewig reiches 
Selbstgefühl und -bewusstsein bedeuten: das Selbstgefühl und -bewusstsein des "Sohnes".  

Das sollen wir lernen! "Damit ihr wisst!" Christen sind Herzensmenschen! Sie müssen es sein! 
Sie können nicht etwas Anderes sein, ohne sich selbst zu verlieren! Aber sie sollen andererseits 
auch nicht kopflose Herzensmenschen nun sein! Und wie wir mit dem Kopf immer sehr 
Verschiedenes anfangen können – wie wir ihn in den Sand stecken, ihn hängen lassen 
können, ihn zuweilen unter dem Arm schon fast tragen – so können wir ihn auch zum 
Denken benutzen, und es stünde uns auch und gerade als Königskindern Gottes wohl an, 
dieses zu tun und dann auch unser Haupt zu erheben statt es nur immer zu senken. Und 
wenn ich sogar jetzt eine Prognose noch wage: in demselben Maße, in welchem zur Zeit die 
Welt scheitert, wird sich möglicherweise die Christenheit nach zweieinhalb Jahrhunderten der 
Dürre in Europa und auch in unserem Lande endlich einmal wiedergewinnen – nicht so sehr 
glaubend, sondern begreifend und wissend. Hier ist ein Feld des Vorankommens, des Lernens, 
des Reichwerdens, der Freude. Das griechische Wort "wissen", das im 1. Johannesbrief so oft 
vorkommt, heißt wörtlich auch "gesehen haben". Wir dürfen gesehen Habende sein und 
sollen gleichzeitig zu immer noch besser und genauer Sehenden werden. 

(2010) 

 


